
 

 

 

 

QUAN ĐIỂM  
CỦA PHẬT GIÁO  

TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ 
HIỆN ĐẠI 

 
Dr. ĐỖ KIM THÊM LL.M; M. A. 

 

 

Nhà xuất bản Ananda Viet Foundation 2017 

 



 

 

Copyright © 2017 Dr. Đỗ Kim Thêm 

All rights reserved. 

ISBN: 
ISBN-13: 

 



 

 

 

 

 

 

LỜI GIỚI THIỆU 
NHÂN KỲ TÁI BẢN TẠI HẢI NGOẠI 

 

Quan Điểm của Phật Giáo Trước Các Vấn Đề Hiện Đại đã 

đuợc Nhà Xuất Bản Hồng Đức ấn hành lần đầu tiên tại Việt 

Nam vào năm 2012. Nay được dịch giả / tác giả đồng ý để 

nhà xuất bản Ananda Viet Foundation tái bản, phát hành 

rộng rãi tại hải ngoại qua mạng Amazon dưới phương thức 

POD (Print On Demand) nhằm mục đích phổ biến cho Phật 

tử hải ngoại có cơ hội tìm hiểu về đề tài này. 

Đây là một tuyển tập gồm sáu bài nghiên cứu công phu về 

các vấn đề thời đại qua lăng kính Phật giáo của các học giả 

nổi danh từ Anh, Pháp và Đức ngữ đượcTiến sĩ Đỗ Kim 

Thêm dịch sang Việt ngữ để giúp cho người Việt, đặc biệt 

là các Phật tử muốn tìm hiểu quan điểm của đạo Phật trước 

các vấn đề nóng bỏng hiện đang xảy ra trên thế giới như 

chiến tranh & hòa bình; đạo đức kinh tế; nhân quyền & tự 

do tôn giáo; phát triển khoa học; dân số, tiêu thụ & môi 

trường; và sau cùng mối quan hệ văn hóa giữa hai siêu 

cường Á Châu Trung Hoa và Ấn Độ.  



ĐỖ KIM THÊM 

iv 

Vì các giá trị Phật Pháp tiềm ẩn mà các tác giả đã gửi gắm 

trong tác phẩm này, nhà xuất bản Ananda Viet Foundation 

rất hân hạnh được xuất bản và trân trọng kính giới thiệu 

đến toàn thể quý độc giả trí thức. Hy vọng rằng tác phẩm 

này sẽ góp phần soi sáng những vấn đề thời đại mà tất cả 

chúng ta đang quan tâm và tìm giải pháp. 

Westminster ngày 8 tháng 12 năm 2017 

Cư sĩ Tâm Diệu | Nhà xuất bản Ananda Việt Foundation 

 

 

 

LỜI GIỚI THIỆU 

 

“Quan điểm của Phật giáo trước các vấn đề hiện đại” là 

một tuyển tập các bài viết của các giáo sư Phật học và các 

nhà khoa học nổi tiếng thế giới về các vấn đề thời đại, dưới 

cái nhìn Phật giáo. Tiến sĩ Đỗ Kim Thêm đã dày công sưu 

tầm và phiên dịch các bài nghiên cứu đặc sắc và có giá trị 

nghiên cứu này, góp phần làm phong phú nền Phật học Việt 

Nam. 

Việc Liên Xô và khối Xã hội Chủ nghĩa từ cuối thập niên 

1980 của thế kỷ XX là những biến động quan trọng đã làm 

thay đổi cục diện thế giới triệt để. Những thành tựu ngoạn 

mục của các ngành khoa học hiện đại, đặc biệt là công nghệ 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

v 

thông tin, đem các dân tộc trên thế giới gần gũi và thông 

cảm nhau hơn bao giờ hết. 

Cách biệt địa lý không còn nữa nên cũng là động cơ thúc 

đẩy cho các công ty đa quốc đầu tư ào ạt trên bình diện 

toàn cầu và làm gia tăng cơ hội mậu dịch và xuất khẩu cho 

các nước chậm tiến. Đây là một điều kiện tiên quyết cho 

các nước hội nhập vào sinh hoạt chung của thế giới. Các 

hình thức viện trợ quốc tế gia tăng cũng tạo thêm phương 

tiện hữu hiệu làm cho tiến trình thay đổi này được nhanh 

hơn. 

Trước một bối cảnh toàn cầu hóa đầy năng động và lạc 

quan ai cũng tin là phát triển kinh tế, tôn trọng nhân quyền, 

phát huy dân chủ, bảo đảm bình đẳng về an sinh phúc lợi, 

nâng cao văn hóa, trao dồi đạo đức cho mọi người là một 

khả năng hiện thực và thế giới đang tiến dần về một nền 

văn minh đại đồng và hòa bình vĩnh cửu. 

Nhưng thực tế đã xảy diễn trái ngược. Xung đột địa phương 

và bạo lực giữa các sắc tộc lan rộng, khủng bố nhân danh 

tôn giáo đe dọa an ninh toàn cầu đến mức độ đáng ngại, 

kinh tế tại các quốc gia công nghiệp suy thoái nghiêm 

trọng, giá trị của mô hình kinh tế thị trường bị nghi ngờ và 

không ai còn tin các giải pháp kinh tế xã hội hiện nay sẽ 

mang phép lạ làm biến đổi được tình hình ngày càng nguy 

kịch. 

Triển vọng hội nhập vào kinh tế thế giới của các nước 

chậm tiến cũng trở nên mơ hồ vì cơ hội giao thương và đầu 

tư ngoại quốc lại sụt giảm. Tác hại hơn, giá trị dân chủ 

không được phát huy, nhân quyền bị vi phạm có hệ thống, 

mọi tự do dân chủ cơ bản đều bị bóp nghẹt, bình đẳng và an 

sinh xã hội cho người nghèo không đạt được, vì các chế độ 

độc tài chỉ giúp cho tham nhũng bất công và nghèo đói gia 

tăng. 



ĐỖ KIM THÊM 

vi 

Dù những thành tựu trong mọi lãnh vực đã và đang đóng 

góp sự phát triển chung một cách đáng kể nhưng vẫn còn 

quá xa sự mong đợi. Thế giới hiện nay có chung vấn đề 

mới là biến đổi khí hậu, môi sinh thay đổi, tài nguyện cạn 

kiệt, dân số gia tăng, giáo dục xuống cấp. Bi quan nhất có 

lẽ là quan hệ con người trong một thế giới bất ổn không 

được coi trọng và hoằng dương đạo đức, một điều kiện chủ 

yếu để phát triên nhân cách và tâm linh cá nhân để đóng 

góp cho một thế giới hòa bình trở nên khó khăn hơn. 

Trong viễn cảnh đó, những người ưu tư và đặc biệt là các 

Phật tử luôn muốn tìm hiểu quan điểm của Phật giáo trước 

các vấn đề nóng bỏng hiện nay của thế giới như thế nào. 

Ngoài việc hướng dẫn cho Phật tử thực hành học Phật tu 

nhân trong đời sống hằng ngày để tìm về bến giác, thì giáo 

lý Phật giáo có những luận giải và đóng góp trong các vấn 

đề như chiến tranh, hòa bình, kinh tế, nhân quyền, dân chủ, 

tự do, khoa học, môi sinh, tiêu thụ và dân số. Đây là chủ đề 

chính của tuyển tập này nhằm giới thiệu các công trình 

nghiên cứu của các học giả nổi danh từ Anh, Đức và Pháp 

ngữ được TS. Đỗ Kim Thêm dịch sang Việt ngữ để phục 

vụ cho người Việt nắm bắt được vấn đề và đóng góp vào 

việc thảo luận chung hiện nay. Bố cục và đại ý của các 

chuyên đề trong tuyển tập này gồm 6 phần, mỗi phần là 

một chương.    

Chủ đề của chương 1 là Chiến tranh và hoà bình theo 

quan điểm của Phật giáo. Nguyên bản Anh ngữ của bản 

dịch là War and Peace, chương VI trong tác phẩm An 

Introduction to Buddhist Ethics của GS. Peter Harvey do 

nhà xuất bản Cambridge University Press ấn hành năm 

2000, từ trang 239-285. 

Peter Harvey đã luận giải về nguyên nhân của tranh chấp 

trong một thế giới đầy bạo lực và lập trường bất bạo động 

là giải pháp đạo đức cho các xung đột. Giáo lý Phật giáo đề 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

vii 

ra những cơ sở đạo lý cho việc suy tưởng này và hướng dẫn 

thực hành về phương thức bất bạo động. Giảm sân hận và 

tăng nhẫn nhục, thực tập kiên trì và hỷ xả sẽ giúp cho xoa 

dịu tình huống. 

Ngoài những luận giải theo kinh điển ông đã trình bày về 

những đóng góp của Phật giáo cho hòa bình trong thế giới 

hiện đại, mà những hoạt động hỗ trợ thuộc tông phái Nhật 

Liên tại Nhật, Sarvòdaya Sramadàna tại Sri Lanka, tác 

động hòa giải của Hòa thượng Mahà Ghosànanda trong 

việc khôi phục Campuchia là những kinh nghiệm thực tế. 

Tác giả kết luận rằng ở thế kỷ XX vẫn còn nhiều cuộc đấu 

tranh của Phật tử chống lại bạo lực, nhưng truyền thống 

Phật giáo là một nguồn gốc quan trọng để có thể tìm một 

giải pháp cho xung đột. Trong khi tự do tôn giáo vẫn còn bị 

tiếp tục đe doạ, thì cũng có những nhà lãnh đạo tôn giáo 

dùng bất bạo động làm phương thức để chống chính quyền 

độc tài. 

Những người đấu tranh cho hòa bình theo quan điểm của 

Phật giáo hiện nay là Dalai Lama, Aung San Suu Kyi, 

Ariyaratne, Ghosànanda, Dalai Lama và Aung San Suu Kyi 

đã nhận giải Nobel về hòa bình trong khi Ariyaratne, 

Ghosànanda đều được đề cử để nhận giải. Với phương cách 

trích dẫn các loại kinh điển cực kỳ công phu và thư mục 

nghiên cứu nghiêm túc, GS. Peter Harvey đã minh chứng 

rằng quan điểm của Phật giáo có khả năng giải quyết chiến 

tranh và đem lại hòa bình cho nhân loại. 

Trong chương 2, “Đạo đức kinh tế theo quan điểm của 

Phật giáo” Peter Harvey trích dẫn kinh điển Đại thừa để 

chứng minh rằng Phật giáo đã có đề cập đến các vấn đề 

kinh tế. Giá trị cổ truyền của Phật giáo là đối nghịch với 

những giá trị trong một xã hội nặng về chiếm hữu và tiêu 

thụ vì phúc lợi vật chất không là cứu cánh tự tại, mà chỉ là 



ĐỖ KIM THÊM 

viii 

một phương tiện mang lại hạnh phúc cho con người và hỗ 

trợ cho sinh hoạt nhằm phát triển đạo đức và tâm linh. 

Nguyên bản Anh ngữ của bản dịch là Economic ethics, 

chương V trong tác phẩm An Introduction to Buddhist 

Ethics: Foundations, Values and Issues của GS. Peter 

Harvey do nhà xuất bản Cambridge University Press ấn 

hành năm 2000, từ trang 187-238. 

Đức Phật đã dạy cho cư sĩ rằng mưu sinh liêm chính là giá 

trị tâm linh sẽ giúp thành công trên thế gian, đặc biệt là khi 

cư sĩ biết sử dụng phù hợp thu nhập và bố thí. Thái độ đạo 

đức của Phật tử đối với tài sản sẽ có những ảnh hưởng tốt 

đẹp đến việc phát triển kinh tế xã hội. 

Đối với giới lãnh đạo, đức Phật nói rằng nghèo đói có mặt 

thì bất ổn xã hội tăng lên, trách nhiệm của vua quan là quan 

tâm đến người nghèo và đầu tư vào nhiều lãnh vực khác 

nhau cho nền kinh tế. Phật giáo kêu gọi lòng hào phóng, 

buông bỏ và từ bi của giới lãnh đạo và Phật tử. Khi tất cả 

mọi người nỗ lực để làm việc cho một xã hội đạt nhiều 

công bình hơn, thì kêu gọi công bình tự tại hay công bình 

trong việc phân phối về kinh tế là không cần thiết. Tu viện 

là một định chế chủ yếu trong mạng lưới chính về thương 

mại và bố thí và hoạt động của tu viện đã có những hiệu 

ứng về kinh tế. Thái độ kinh tế của sư tăng cũng có vai trò 

quan trọng để phát triển tăng đoàn và xã hội. 

Đạo đức kinh tế của Phật giáo không tương phản với việc 

phát triển chủ nghĩa tư bản và đã hỗ trợ cho chủ nghĩa tư 

bản sơ khai tại Ấn thời cổ, tại Trung Quốc và Nhật Bản 

thời trung cổ. Có nhiều phê phán rằng Phật giáo giúp cho 

tín đồ tu tập hướng về một thế giới khác, làm giảm đi 

những động lực phấn đấu cho giá trị của thế giới này, vì thế 

Phật giáo không có một vai trò tích cực trong việc thay đổi 

xã hội. Đây là một luận điểm sai lầm vì không coi trọng 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

ix 

mối quan hệ giữa Phật giáo và xã hội. Tác dụng của Phật 

giáo đối với nhà nước được chứng minh qua việc cổ vũ về 

đạo đức, công tác từ thiện. Phật giáo đã đóng góp rất lớn 

trong việc canh tân và phát triển Nhật là một thí dụ điển 

hình. 

Kinh tế học theo quan điểm Phật giáo hoàn toàn khác biệt 

với kinh tế học của chủ nghĩa tư bản và Chủ nghĩa Xã hội. 

Phát triển kinh tế phải được đặt trong một bối cảnh rộng rãi 

hơn về nhu cầu phát triển nhân cách toàn diện và hạnh phúc 

an lạc mà lối sống của Phật tử sẽ đem lại ý nghĩa cao đẹp 

cho một nền kinh tế. Phật giáo thấy cốt tủy của văn minh 

không chỉ nhằm gia tăng những ham muốn nhưng mà còn 

làm thanh cao nhân cách của con người. Tìm cách triển 

khai khái niệm này bằng cách đề xuất một loại chủ nghĩa xã 

hội mang màu sắc “chính Pháp” (Dhammic Socialism) là 

một phương cách trung dung để tránh được sai lầm đã có 

của các chủ nghĩa trong bối cảnh hiện đại. 

Mô hình phát triển của phong trào Sarvòdaya Sramadàna 

tại Sri Lanka là một thí dụ vì đã tái khám phá đạo đức xã 

hội của Phật giáo. Những giáo huấn Phật giáo nhằm hướng 

tới một tinh thần dấn thân cho xã hội, tạo một phương cách 

hội nhập hòa hợp theo một đường lối trung dung và thay 

đổi nhằm đem lợi ích cho cá nhân, xã hội và môi trường, 

hòa nhập cải thiện vật chất vào tâm linh, với sự chuyển hóa 

của cá nhân và với sự tương trợ trong xã hội. Sự đóng góp 

của Phật giáo trong việc phát triển kinh tế hiện đại của Nhật 

được minh chứng qua sự thành công của phong trào Sòka 

Gakkai, phong trào xây dựng giá trị xã hội, một hình thức 

của Phật giáo theo Nhật Liên Tông. 

GS. Peter Harvey minh chứng rằng khi xem Phật giáo 

không quan tâm đến các vấn đề kinh tế, thì đây là một sai 

lầm, vì đức Phật có hoằng hóa cho các cư sĩ, tăng đoàn và 

giới lãnh đạo về các lĩnh vực kinh tế. Hình thức tiêu thụ của 



ĐỖ KIM THÊM 

x 

chủ nghĩa tư bản và giáo huấn của Phật giáo, khi gặp nhau, 

có nhiều phù hợp hơn, nếu chủ nghĩa tư bản đóng góp cho 

việc phúc lợi chung hơn là tìm tư lợi. Trong phương cách 

làm việc của Phật tử có thể đóng góp nhiều trong sự phát 

triển chung, mà giá trị của nó được đặt ra trong môi trường 

xây dựng nhân cách, hơn là chỉ đơn thuần là tạo thêm thu 

nhập. 

Trong chương 3, vấn đề nhân quyền và tự do tôn giáo theo 

quan điểm Phật giáo được đề cập. Nguyên bản Đức ngữ 

của bản dịch là “Menschenrechte und religiöse Freiheit aus 

der Sicht des Buddhismus” được đăng trong Hans Küng & 

Karl-Josef Kuschel (Hrsg.): “Weltfrieden durch 

Religionsfrieden, Antworten aus den Weltreligionen”, 

Piper, München, Zürich 1993, trang 109-139. Tham luận 

này được GS. Masao Abe trình bày tại cuộc hội thảo quốc 

tế: Các tôn giáo trên thế giới và vấn đề nhân quyền, do 

UNESCO tổ chức vào ngày 8-10 tháng 2 năm 1989 tại 

Paris. 

Masao Abe cho rằng có sự khác biệt của Phật giáo và các 

tôn giáo phương Tây, vì Phật giáo không đặt vấn đề sự hiện 

hữu của một Thượng đế cá nhân, mặc khải, tiên tri hay cứu 

rỗi qua niềm tin. Phật giáo không từ bỏ, lên án hoặc kết tội 

là tà giáo, mà thực ra phê phán trong tinh thần xây dựng, 

dưới nhiều nhãn quan khác nhau và cùng nhau hướng về 

một tín ngưỡng chung. Phật giáo hướng dẫn tìm hiểu về 

quy luật duyên khởi, tự kiến bản ngã, suy niệm và thoát bỏ 

mọi hệ lụy. Phật giáo không chủ trương cực đoan phủ nhận 

những tín ngưỡng khác với tín ngưỡng của mình. 

Lập luận bảo vệ nhân quyền của Phật giáo cũng hoàn toàn 

khác biệt vì trong kinh điển Phật giáo không có ý niệm 

nhân quyền tương tự theo ý nghĩa của phương Tây. Phật 

giáo không cho rằng bản thể con người chỉ giới hạn trong 

quan điểm về nhân chủng, mà đặt con người trong một 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

xi 

tuơng quan rộng rãi hơn với tạo vật và vũ trụ. Theo Phật 

giáo, con người là một thành phần hữu tri giác trong một 

tổng thể của muôn loài vừa hữu tri giác và vô tri giác, vì 

con người và tạo vật trong vũ trụ đều đặt mình trong quy 

luật sinh diệt hữu hạn. Do đó nhân quyền trong Phật giáo 

được hiểu trong chiều hướng vũ trụ, phổ quát và vượt qua ý 

niệm về nhân chủng này. Phật giáo không loại bỏ những 

quyền của các sinh vật khác như cây cỏ và thú vật. 

Ðể hiểu quan điểm của Phật giáo về vấn đề nhân quyền 

đúng đắn hơn, điều cần thiết nhất là phải đặt lại vấn đề bản 

ngã, bởi vì vấn đề nhân quyền và tự do của con người 

không thể nào lãnh hội được nếu không có sư hiểu biết 

tường tận về bản ngã. Trong tất cả những điều răn của Phật 

giáo đều hàm chứa một điều: không nên hủy diệt cuộc 

sống, lời khuyên này không những áp dụng cho con người 

mà còn cho cả muôn loài có tri giác. Thiên nhiên không 

những lệ thuộc vào con người, mà ngược lại con người 

cũng lệ thuộc vào thiên nhiên. Sự khác biệt giữa Phật giáo 

và các tôn giáo tại phương Tây đã gây ra một hậu quả quan 

trọng trong các vấn đề tự do tôn giáo. 

GS. Masao Abe kết luận là Phật giáo có thể đóng góp trong 

vấn đề nhân quyền và khoan dung tôn giáo với ba giải 

pháp: Buông bỏ mọi ràng buộc vào hệ thống tín điều và 

giáo điều. Không có một tôn giáo nào tồn tại mà không có 

hệ thống tín điều, nhưng thái độ đối với hệ thống tín điều là 

quan trọng. Khi mà tín điều chỉ được coi là chủ yếu và chỉ 

nhằm ràng buộc mọi tín đồ, thì hệ thống tín điều này chỉ là 

một giáo điều. 

Sự nhấn mạnh đến giáo điều thường đưa tới sự phân hóa 

trong tôn giáo và đưa tới sự phản kháng của các tôn giáo 

khác. Ðiều này tạo ra những xung đột tôn giáo ngay cả đến 

thánh chiến. Các tôn giáo này thường nhấn mạnh quá mức 

mọi niềm tin duy nhất vào chân lý mặc khải cũng còn được 



ĐỖ KIM THÊM 

xii 

biết đến về sự cố chấp của mình, điều này bắt nguồn từ 

hình thức tín ngưỡng cứng nhắc mà ra. Khi nào chúng ta từ 

bỏ mọi ràng buộc với các gíáo điều và trở về với chân lý 

tôn giáo như là cội nguồn của đạo lý, chừng đó chúng ta 

mới tránh được mọi phân hóa và thánh chiến và chúng ta 

không những khoan dung trong chính tôn giáo mình mà 

còn khoan dung với các tôn giáo khác.  

Chủ đề của chương 4 là phát triển khoa học theo quan 

điểm Phật giáo. “Vô Tận trong lòng bàn tay -Từ thuyết Ðại 

bùng nổ đến Giác ngộ” là một tiểu luận Việt ngữ của TS. 

Đỗ Kim Thêm đã đăng lần đầu tiên trên Tập San Viên Giác 

Tây Ðức Số 126 Xuân Nhâm Ngọ 2002. TS. Thêm viết để 

giới thiệu tác phẩm Pháp ngữ  “L’infini dans la paume de 

la main - Du Big Bang à l’Éveil” của Matthieu Ricard và 

Trịnh Xuân Thuận, Nhà xuất bản: Fayard/Nil, Paris 2000 

nhằm giúp cho bạn đọc người Việt theo dõi một cuốn sách 

đang bán chạy nhất tại thị trưòng Pháp ngữ mà lúc đó các 

bản dịch Anh và Việt ngữ chưa ra đời. Về sau bài này được 

trang mạng Thư viện Hoa Sen, Vietsciences và nhiều trang 

mạng khác phổ biến. 

Tác phẩm “L’infini dans la paume de la main - Du Big 

Bang à l’Éveil” là một công trình đầu tiên quy mô và 

nghiêm túc nhằm đối chiếu những thành tựu khoa học hiện 

đại với những luận điểm liên hệ theo Phật giáo. 

Nội dung được hai tác giả đề ra để thảo luận về mối quan 

hệ giữa Phật giáo là sự dị biệt về hai trào hướng của hai 

lãnh vực, vấn đề sự khai nguyên vũ trụ, nguyên lý tổ chức 

cho vũ trụ, giải thích sự hiện hữu của các phần từ sơ đẳng, 

tính cách vô thường trong thế giới hiện tượng, vấn đề định 

mệnh, thời gian, thuyết nhân quả, quan hệ giữa tinh thần và 

vật chất, quy luật khoa học và quy luật Phật giáo, tầm quan 

trọng của lý trí trong khoa học và suy niệm trong Phật giáo, 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

xiii 

thẩm mỹ trong khoa học và Phật học, khoa học hành động 

theo Phật giáo. 

Với một kiến thức uyên bác về vấn đề chuyên môn và khả 

năng giải thích trong sáng, hai tác giả luận giải về tương 

đồng và dị biệt giữa tôn giáo và khoa học. Khởi đầu từ luận 

đề của Galilée học giới cho là hai thế giới này không thể 

nào gặp nhau được. Einstein khi đối chiếu Phật giáo với các 

tôn giáo khác đã cho rằng Phật giáo có thể đáp ứng được 

những nhu cầu đòi hỏi của khoa học. Einstein muốn nói tới 

tính cách thuần lý và thực tiễn của Phật giáo, khi ông so 

sánh thấy các tôn giáo khác chỉ dựa trên kinh điển và giáo 

điều. 

Hai tác giả kết luận rằng Phật giáo là một tôn giáo có thể 

đối thoại với khoa học. Phật giáo và khoa học không những 

không đối kháng mà còn bổ khuyết cho nhau trong việc tìm 

hiểu khoa học hiện đại và đời sống tinh thần của từng cá 

nhân cũng như trong nỗ lực về sự chế ngự thiên nhiên và 

kềm chế bản ngã để tìm đường thoát khổ. 

Trong chương 5, những vấn đề dân số, tiêu thụ và mội 

trường theo quan điểm Phật giáo được đề cập chi tiết. 

Nguyên bản Anh ngữ của bài này là “Buddhist Resources 

of Issues of Population, Consumption and the 

Environment” được đăng trong Mary Evelyn Tucker and 

Dunncan Ryuken Williams (eds.): Buddhism and ecology: 

the interconnection of dharma and deeds, Harvard 

University, Center for the Study of World Religions, 

Cambridge Mass: Harvard Uni Press, 1997 pp. 291- 311. 

Giáo lý Phật giáo không hề trực tiếp đưa ra những giải 

pháp cho các vấn đề của thời đại như dân số, tiêu thụ hay 

môi trường. Tuy nhiên khi giải thích những giá trị nội tại 

của giáo lý Phật giáo qua kinh điển, thì ta sẽ tìm ra những 

đường lối thích hợp để giải quyết các vấn đề này. Giải thích 



ĐỖ KIM THÊM 

xiv 

giá trị của Trung đạo sẽ tìm ra một giải pháp cho các vấn 

đề, mà thái độ tiết chế là một đề nghị và Phật tử nên noi 

theo. Chúng ta không thể mở rộng môi trường và gia tăng 

tài nguyên tùy thích, mà chỉ có thể giảm bớt dân số và tiết 

chế tiêu thụ 

Phật giáo không khuyến khích sinh sản, không bắt buộc 

Phật tử phải có con như một bổn phận tôn giáo. Sinh con 

hay không là do quyết định của riêng mình. Quyết định này 

đến từ ý thức về cuộc sống của con người trong thế gian và 

trách nhiệm trong tình liên đới, chứ không phải do tai nạn 

hay bổn phận.  

Phật giáo đề cao rất mực điều may mắn khi được sinh ra 

làm kiếp con người, không phải vì có nhân quyền hay được 

đứng trên tạo vật khác. Theo ý nghĩa tiết chế thì sống một 

đời xa xí là vô nghĩa, nhưng sống nghèo khó chẳng đưa đi 

đến đâu. Phật giáo không lên án giàu sang mà cũng không 

hề ca ngợi nghèo đói. Một đời sống tiết chế là điều kiện cần 

thiết và tiên quyết cho sự tu tập để đạt tới giác ngộ. Để việc 

tu tập có kết quả, Phật tử cần có một cơ sở vật chất tối thiểu 

và bình an tâm hồn.  

Thay vì chỉ lo nối dõi tông đường, Phật tử cần nỗ lực khởi 

động tâm Bồ-đề, một hơi ấm của lòng từ bi cho tất cả 

chúng sinh và muôn loài, vượt qua ý nghĩa hạn hẹp cá nhân 

gia đình, tộc họ, điạ phương hay đất nước. Tâm Bồ-đề là 

một chủng tử giác ngộ cần vun bồi và lưu truyền, nó cũng 

quý giá như các di sản văn hóa khác của nhân loại. 

Quan niệm rằng quan hệ tình dục mà không sinh sản là bại 

hoại đạo đức, giá trị này cần được xét lại trong điều kiện 

thặng dư dân số hiện nay. Vấn đề tình dục, sinh sản và đạo 

đức nên được thảo luận công khai và tách biệt ra, thay vì 

kết hợp lại để lên án. Nhiệm vụ chủ yếu của quan hệ tình 

dục là cảm thông và gắn bó trong xã hội con người. Kim 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

xv 

Cang Thừa mang tính Mật giáo, phương pháp tu học huyền 

bí, bao gồm tôn giáo thiên nhiên của Ấn Độ và Phật giáo, 

đặc biệt có tôn thờ giới tính và hình tượng nam nữ yêu 

nhau. Nam và nữ được so sánh như trí thức và từ bi. Quan 

hệ vợ chồng được xem như một tình bạn đồng môn, cùng tu 

tập và giúp nhau trong cuộc đời với sự đối xử trân trọng và 

bình đẳng nhau, mà tình dục là một biểu tượng thiêng liêng, 

chứng minh cho sự gắn bó này. 

Mối quan hệ văn hóa giữa Trung Hoa và Ấn Độ được thảo 

luận trong chương 6. Nguyên bản Anh ngữ của bài này là 

“Passage to India”, đăng trong The New York Review of 

Book, Volume 51, Nummer 19, December 2004. 

Dù không luận giải trực tiếp Phật giáo có thể đóng góp cho 

phát triển dân chủ tại nhiều nước trên thế giới. Tinh thần vô 

úy trước bạo lực, nhiệt tình thảo luận công khai trước 

những bất đồng, sẵn sàng chấp nhận phê bình để sửa sai là 

một trong những truyền thống đặc sắc của Phật giáo mà thế 

giới có thể học hỏi và áp dụng vào những cải cách chánh trị 

trong tương lai. 

Vì các giá trị Phật pháp có khả năng khai sáng mà tác phẩm 

mang lại cho người đọc và vì những kiến thức Phật giáo 

mang tính cẩm nang mà các tác giả đã gửi gắm trong tác 

phẩm này, tôi trân trọng kính giới thiệu đến quý độc giả trí 

thức gần xa. Hy vọng rằng tác phẩm này góp phần soi sáng 

những vấn đề thời đại mà tất cả chúng ta đang quan tâm và 

tìm giải pháp. 

 

Giác Ngộ, ngày 28-09-2012 

TT. Thích Nhật Từ 
Tổng Biên tập 

Tủ sách và Tạp chí Đạo Phật Ngày Nay 

 



ĐỖ KIM THÊM 

xvi 

 

 

 

LỜI CẢM TẠ LẦN TÁI BẢN 

 
Quan Điểm của Phật Giáo Trước Các Vấn Đề Hiện Đại 

đuợc Nhà Xuất Bản Hồng Đức ấn hành lần đàu tiên vào 

năm 2012 tại Việt Nam trong khuôn khổ phát hành của Tủ 

Sách Đạo Phật Ngày Nay do Thượng Toạ Thích Nhật Từ 

chủ trương biên tập.  

Tuyển tập này giới thiệu những công trình nghiên cứu của 

các học giả lừng danh từ Anh, Pháp và Đức ngữ sang Việt 

ngữ để phục vụ cho người Việt trong nước nằm bắt vấn đề 

hiện đại và đóng góp vào việc thảo luận chung vấn đề tại 

sao Phật giáo ngày càng thu hút tại các nước phương Tây.  

Nói chung, Phật giáo có những luận giải khi chiến tranh lan 

rộng, khủng bố đe doạ, bạo lực gia tăng, kinh tế suy thoái, 

đạo đức băng hoại, văn hoá suy đồi, môi sinh ô nhiểm, tài 

nguyên cạn kiệt, dân số gia tăng, tiêu thụ vô luợng và định 

hướng khoa học. Chủ trương của Phật giáo là đề cao tự do 

cá nhân trong tư duy độc lập và nỗ lực hành động để thay 

cho giáo điều, từ bi trong một thế giới vị kỷ, bất bạo động 

trước một trào lưu quốc tế ngày càng cuồng tín với chuộng 

bạo lực. Với lòng khoan dung những dị biệt, một nội dung 

hiếu hoà và phương cách khả thi, Phật giáo là một tiềm 

năng to lớn để giải quyết cho các vấn đề quốc tế hiện nay. 

Bản in lần đầu tiên là một đóng góp khiêm tốn của tác giả 

dành cho các độc giả trong nước.  



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

xvii 

Sau khi sách ra đời, tác giả nhận được nhiều phàn hồi tích 

cực từ trong nước, đặc biệt nhất nhiều tạp chí Phật học 

đăng lại các chương trong sách giúp việc phổ biến được 

rộng rải hơn. Tác giả cũng được các thân hữu ở hải ngoại 

cho biết là cũng có nhu cầu sách này, dù là đã có dịp tham 

khảo tài liệu trực tiếp trên các trang mạng như Thư Viện 

Hoa Sen, Quảng Đức và nhiều trang Phật Giáo khác. 

Được sự đồng thuận của Thuơng Toạ Thích Nhật Từ, 

khuyến khích của Cư Sĩ Nguyên Giác Phan Tấn Hải và sự 

hợp tác của Cư Sĩ Tâm Diệu, người chủ trương Trang Thư 

Viện Hoa Sen và Nhà Xuất Bản Ananda Việt Book 

Foundation, tác giả xin tái bản sách này, nội dung không 

thay đổi, nhưng với mục đich là phổ biến cho Phật tử hải 

ngoại có cơ hội tìm hiểu về đề tài này.    

Nhân dịp này, tác giả xin chân thành cám ơn sự hợp tác của 

Thượng Toạ Thích Nhật Từ và Cư Sĩ Tâm Diệu, đã hoan 

hỷ tạo điều kiện cho tác phẩm này ra đời. Tác giả cám ơn 

Cư Sĩ Nguyên Giác Phan Tấn Hải đã nhiệt tình giúp dịch 

thuật nhiều thuật ngữ về Thiền Tông và tặng nhiều tư liệu 

quý về Phật học.    

Dr. Đỗ Kim Thêm LL.M, M. A 

Tháng 10 năm 2017 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ĐỖ KIM THÊM 

xviii 

 

 

 

LỜI TRI ÂN 
 
 

Con xin thành kính dâng tuyển tập này cho song thân là Đỗ 

Kim Chung và Nguyễn thị Ảnh, để cảm tạ công ơn sinh 

dưỡng, cầu xin cha mẹ nhận nơi đây lòng báo hiếu của con. 

Em cũng xin kính tặng tuyển tập này cho anh Đỗ Kim 

Tính, người đã thương yêu và hy sinh cho em từ tuổi thơ 

cho đến lúc trường thành. Nỗ lực của gia đình tạo điều kiện 

học vấn cho con trong hoàn cảnh khó khăn là một điều quý 

báo nhất để con có được như ngày nay. 

Con cũng xin dâng tác phẩm này cho Nhạc phụ, Nguyễn 

Ngọc Diệp, cố Tổng Thư ký Viện Đại học Hòa Hảo, An 

Giang, để cảm tạ công đức, Nhạc mẫu Huỳnh Thị Khảm, 

một tấm gương hy sinh cho gia đình, tinh thần đạo đức kiên 

trì và cảm tạ lòng yêu thương và lời cầu nguyện cho gia 

đình con. 

Tuyển tập này có sự hợp tác của Tuyết Mai, người bạn 

đường, đã đọc và giới thiệu các tài liệu Pháp ngữ, sửa chính 

tả bản thảo. Ngoài ra, Tuyết Mai còn chịu đựng nhiều khó 

khăn chung trong cuộc sống nhưng luôn hỗ trợ tinh thần. 

Đặc biệt nhất là Xuân Mai, con gái yêu của ba má, đã biến 

những ngày làm việc cực nhọc của ba má thành những 

ngày hạnh phúc. Tác phẩm này cũng như các tác phẩm 

khác là một công trình chung của gia đình. 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

xix 

Dịch giả cảm tạ các ân nhân khác đã giúp đỡ trực tiếp hay 

gián tiếp để dịch giả có cơ hội làm việc được đến ngày nay, 

mà không thể nào nêu hết phương danh. Xin tất cả ân nhân 

ghi nhận nơi đây lòng biết ơn chân thành. 

 

Vì không phải là một chuyên gia nghiên cứu về Phật học, 

nên tác giả còn thiếu xót trong biên dịch, kính mong độc 

giả chỉ dẫn để lần tái bản, bản dịch được hoàn chỉnh hơn. 

Cuối cùng, người dịch xin cảm tạ sự hơp tác quý giá của 

Thượng tọa Thích Nhật Từ, Tổng Biên tập Tạp chí Đạo 

Phật Ngày Nay, đã hoan hỷ giới thiệu và tạo điều kiện cho 

tác phẩm này ra đời để phục vụ quý độc giả. 

 

Tháng 4-2012 

Dr. Đỗ Kim Thêm LL.M, M. A. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 



 

 

MỤC LỤC 
 
 

 Lời giới thiệu i 

1 Chiến tranh và hòa bình theo quan điểm của Phật 

giáo 

1 

2 Đạo đức kinh tế theo quan điểm của Phật giáo 71 

3 Nhân quyền và tự do tôn giáo theo quan điểm của 

Phật giáo 

152 

4 Vô tận trong lòng bàn tay - Từ thuyết đại bùng nổ 

đến giác ngộ 

184 

5 Những vấn đề dân số tiêu thụ và môi trường theo 

quan điểm Phật giáo 

210 

6 Mối quan hệ văn hóa giữa Trung Hoa và Ấn Độ 238 

 Vài nét về các tác giả và dịch giả 257 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 





 

1 

 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG I 
 

CHIẾN TRANH VÀ HÒA BÌNH 
THEO QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO 

 

 

Trong thế gian này hận thù không bao giờ làm chấm dứt 

hận thù, chỉ có không hận thù mới xoá tan hận thù. Đó là 

quy luật tự ngàn xưa. Kinh Pháp Cú 5 

 

Nói chung, Phật giáo được xem là gắn liền với bất bạo 

động và hoà bình. Trong hệ thống giá trị của Phật giáo ý 

niệm này đã biểu hiện rỏ nét. Dù nói như vậy không có 

nghiả là Phật tử luôn đưọc sống trong an lành, các quốc gia 

theo Phật giáo đều phải đồng gánh chịu chung cảnh chiến 

tranh và xung đột, khi mà hầu hết các lý do cho các cuộc 

chiến lại xảy đến từ nơi khác. Vấn đề là làm sao tìm ra một 

luận giải hợp lý về bạo lực theo quan điểm Phật giáo có thể 

chấp nhận được và xem Phật giáo như có một phương tiện 

dồi dào đặc biệt để sử dụng trong việc giải quyết các tranh 

chấp. Nhìn chung, hầu hết tại châu Á, có người nhận ra 

rằng Phật giáo được coi như có tác dụng chung nhằm đem 

lại tính nhân bản, xoa dịu sự quá khích của bạo quyền và 



ĐỖ KIM THÊM 

2 

quân phiệt, giúp cho các đế quốc rộng lớn (thí dụ như 

Trung Quốc) tồn tại mà không có nội chiến hay có những 

cuộc chiến bị khích động nhằm chống lại những người 

không theo đạo Phật, dù rất hiếm. Hơn nửa, trong chiến 

cuộc, các tu viện Phật giáo luôn là những nơi trú ẩn an 

lành. 

 

Luận giải của Phật giáo về nguyên nhân của 
tranh chấp 

 

Đối với Phật giáo, các nguồn gốc của mọi hành vi tác 

hại, thí dụ như ham muốn, thù hận và cảm nhận sai lầm 

được coi như là cội rể cho mọi sự xung đột của con 

người.[i] Khi đã nghĩ như vậy, người ta luôn cho rằng „tôi 

có quyền và muốn có quyền“, để mà ngược đải người 

khác.[ii] Xung đột khởi đầu từ sự ràng buộc vào vật chất: 

lạc thú, tài sản, đất đai, giàu sang, độc quyền kinh tế và ưu 

thế chính trị. Phật dạy rằng ý nghiả của lạc thú sẽ đưa ta 

đến chổ tìm nhiều lạc thú hơn nữa, từ đó đưa tới sự xung 

đột giửa con người với nhau, kể các bậc trị vì, cuối cùng là 

tranh chấp và gây chiến.[iii] Sư Đà La, Sàntiveda, một thi 

sỉ thuộc Đại Thừa khi trích kinh Phật trong tác phẩm của 

mình đã đề cập rằng khi tranh chấp xảy ra giửa con người 

thì chính lòng ham muốn chiếm hửu là nguyên nhân.[iv] 

Bên cạnh lòng ham muốn có thêm thì chính sự mất mát vật 

chất cũng là căn cơ của xung đột. 

 

Đức Phật thường đề cập đến những tác dụng xấu khi ta 

bị ràng buộc vào những định kiến hay giả kiến, những giáo 

điều, kể cả những quan điểm đúng đắn mà cá nhân ta 

không hề biết được đó là sự thật.[v] Kiểm chứng lối suy 

nghĩ của mình thời trước đây, Đức Phật cho rằng quan 

điểm luôn bị giao động như một đám rừng. Cố bám giử 

quan điểm có thể coi như dể đưa tới chiến tranh tôn giáo 

hay ý thức hệ (dù là phòng vệ hay tấn công), thánh chiến, 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

3 

cách mạng đẩm máu và phòng hơi nghạt. Thật vậy, ở thế kỷ 

XX, hàng triệu người chết vì bị ràng buộc vào một ý thức 

hệ đặc biệt, mà họ cố tình biện minh cho hành vi của họ: đó 

là Hitler, Stalin, Khmer Đỏ và các khủng bố đủ loại. 

 

Hận thù, có lẻ được châm thêm vào lúc có xung đột do 

các phương tiện tuyên truyền, có thể bắt nguồn từ sự ràng 

buộc vào tài sản hay một số vấn đề nào đó. Dù người ta 

muốn sống trong yên lành, nhưng họ không thể đạt được. 

Càng nghĩ quanh quẩn về một vấn đề gì thì tư tưởng của ta 

sẽ tập trung vào một chủ đề riêng biệt, đưa tới lòng ham 

muốn, và rồi phân biệt giưả hai hạng người muốn và không 

muốn, và cuối cùng là thèm khát và thù hận.[vi] Lo sợ và 

càng thù hận tác động tới mọi ác nghiệp, dù có được biện 

minh hay không.[vii] 

 

Nhận định sai lầm đưa tới xung đột là những hình thức 

rỏ rệt của những hoang tưỏng tự đại cá nhân. Phật giáo cho 

rằng sự hoang tưởng tồi tệ nhất là ngã chấp: cảm giác của 

tôi, thái độ của tôi, phản ứng tốt của tôi là một biểu thị 

thường xuyên bản ngã hoặc là cái tôi phải được bảo vệ 

băng mọi giá. Như là một phần trong tiến trình bồi đấp cho 

hình ảnh cái tôi, người ta lại càng vun bồi bản sắc của mình 

vào trong quê hương của tôi, cộng đồng của tôi, tôn giaó 

của tôi và ngay cả giới tính của tôi. Khi các thực thể này bị 

de doạ hay tổn thương, người ta cảm thấy như chính như 

bản thân mình bị đe doạ hay tổn thương.Trong mối quan hệ 

với một nhóm, người ta nghĩ rằng mình sẽ bỏ đi tính cá 

nhân vị kỷ, nhưng lại trở thành một cơ sở cho sự vị kỷ theo 

bè nhóm, nhất là khi nhóm này bị thương tổn. Khi một 

người đã không xác định được yếu tính trong bản ngã của 

mình, chằc chắn một điều là sự kết hợp họ thành một quốc 

gia hay một cộng đồng theo ý nghĩ cố hữu của nó sẽ thiếu 

đi những yếu tính thường hằng đủ để phải bảo vệ nó bằng 

mọi giá. Bản đồ chính trị trên thế giới đã bao lần thay đổi 

khi biên giới bị xoá nhoà cùng với thăng trầm của các chế 



ĐỖ KIM THÊM 

4 

độ chính trị. Đối với Phật tử, Đức Phật không khuyến khích 

tín đồ nên giận giử khi bị xúc phạm. Khi có người nào xem 

thường Phật, Pháp và Tăng, tín đồ không được phép nổi 

nóng, nếu ai ca ngợi Phật, Pháp và Tăng, cũng không vì thế 

mà hân hoan hơn. Cả hai trường hợp này chỉ làm ngăn trở 

sự trong sáng của trí huệ. Đúng hơn, tín đồ phải bình tâm 

nhận xét và tìm ra mức độ của sự thật, nếu có, trong những 

gì mà họ nói.[viii] 

 

Những ảnh hưỏng xấu của các thành viên khác trong 

cộng đồng, dù là giới lãnh đạo hay thân hửu, được coi như 

là một yếu tố khác đưa tới tranh chấp. Khi một vị vua hành 

sử không đạo đức thì sẽ ảnh hưởng đến các quan, ảnh 

hưởng này sẽ lan rộng đến các đạo sỉ Bà la môn, các gia 

đình dân chúng, tỉnh thành và làng xóm.[ix] Sự mục nát 

đến từ thượng tầng rồi sẽ lan toả đến hạ tầng xuyên qua 

toàn xã hội. Ngưòi tâng bốc có thể ảnh hưởng đến người 

khác khi họ làm việc ác, hoặc công nhận hành động khi họ 

làm việc này.[x] 

 

Các giải pháp cho sự xung đột 
 

Phương tiện kinh tế 

 

Khi cho rằng sự nghèo đói là nguồn gốc của tội ác và 

đạo lý suy đồi, khái niệm này sẽ dẫn tới một suy nghĩ là các 

biện pháp kinh tế nhằm xoá đói giảm nghèo có thể giúp cho 

việc ngăn ngừa tội ác. Những yêu sách về kinh tế trong một 

mức độ nào đó là những yếu tố trong sự xung đột, thì đề 

cập đến các vấn đề kinh tế này có thể giúp giải quyết vấn 

đề. 

 

Thương thuyết và nhấn mạnh đến tác hại hổ tương 

của chiến tranh 

 

Đức Phật đã có lần nói về ngăn ngừa chiến tranh giửa 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

5 

Sakiya (nơi Đức Phật xuất thân) và Koliya. Cả hai nơi đều 

dùng nước của dòng sông đấp đập chảy qua hai lảnh thổ, 

khi mực nước cạn thì nông dân hai xứ này đều muốn có 

nước để dùng vào vụ muà. Họ tranh cải và thoá mạ nhau và 

khi các lãnh binh nghe những thóa mạ này thì họ chuẩn bị 

gây chiến. Bằng thiền lực của mình, Đức Phật nói rằng ngài 

đã cảm nhận được điều này và bay lượn trên giòng sông. 

Khi thấy ngài thì cả dòng họ của ngài đều buông vũ khí và 

cúi đầu chiêm bái ngài. Khi Đức Phật hỏi về nguyên nhân 

tranh chấp thì không ai hiểu rỏ, cuối cùng những nhà nông 

trả lời đây là chuyện nguồn nước. Đức Phật đã khai ngộ 

cho các lảnh binh thấy là họ phải hy sinh cho giá trị nào đó 

cao quý hơn thí dụ như sinh mạng của họ, thay vì là nước 

mà giá trị quá ít. Chính vì thế họ đã ngưng chiến đấu. 

 

Qua nhiều thế kỷ, tăng sĩ Phật giáo đã thường giúp các 

vị vua trong việc thương thuyết để chấm dứt chiến tranh. 

Kinh Đại Thừa đã chỉ rỏ là Phật tử phải cố thử tìm xem các 

phe lâm chiến có sằn sàng giải quyết mọi sự dị biệt. Kinh 

Duy Ma Cật, Vimalakkirthi Nirdesa Sutra, có bàn đến như 

sau: 

 

“Trong thời chiến lời Phật dạy là 

Từ tâm và thương cảm, 

Chuyển hoá sinh linh, 

Để chúng sinh được sống trong an hòa, 

Khi kẻ thủ nối đuôi nhau ra trận, 

Lời Phật làm tăng sức thêm cho hai phía đồng nhau, 

Với quyền năng Phật, Ngài buộc họ 

Hoá giải và sống trong hoà hợp.” [xi] 

 

Lập trường đạo đức bất bạo động 

 

Trong chuyện tiền thân Đức Phật, Jataka, thuộc Tiểu Bộ 

Kinh,[xii] Bồ tát kể rằng khi xưa ngài là một vị vua nghe 

được chiến lược của một đạo quân xâm lăng.[xiii] Để đối 



ĐỖ KIM THÊM 

6 

phó, ngài nói rằng:”Ta không muốn vương quốc nào được 

bảo vệ bằng cách gây tổn hại,” ý vua là không bằng cách 

đem binh lính gìn giử giang sơn mình. Ý nguyện của ông 

được tuân thủ và khi thủ đô bị bao vây bởi quân xâm lược, 

vị vua này ra lệnh mở cổng thành. Quân xâm lược tràn vào, 

vị vua bị truất phế và hạ ngục. Nơi ngục thất vị vua mở 

rộng lòng từ bi cho vị vua xâm lấn (người sẽ hứng chiụ 

nghiệp báo về những hành vi sai trái của mình) và giúp cho 

vị vua này ngộ được dục vọng đang bùng chaý nơi con 

người mình. Vị vua đột nhiện ngộ ra rằng mình đã sai lầm 

khi hạ ngục vị vua đạo hạnh này. Kết quả mang lại là ông 

thả vị vua này và vương quốc này lại được sống trong an 

hoà. Ở đây, thông điệp được gởi đến là thái độ đạo đức bất 

bạo động của vị vua đã cứu biết bao nhiêu sinh mạng của 

cã hai phiá. Phù hợp với phương cách này kinh Pháp cú có 

nói: “Hãy chế ngự hận thù bằng thưong yêu, xoá điều ác 

bằng cách tạo điều thiện, thay lòng ti tiện bằng bố thí, chinh 

phục người gian dối bằng sự thật.[xiv] Dù chiến thằng 

muôn ngàn quân nơi chiến trường, nhưng người chiến 

thắng cao cả nhất là người chiến thắng bản thân mình.”[xv] 

Nội dung của câu đầu trong lời kinh trên nhằm nói đến 

phương cách của Đức Phật trong tiền kiếp là vua 

Brahmadatta của nước Benare. Điều này ngược lại với vị 

vua này là chỉ vua biết lấy thiện báo thiện và ác báo 

ác.[xvi] 

 

Dĩ nhiên, bằng phương cách này không phải lúc nào 

cũng là luôn cứu vớt được sinh mạng. Thực ra, như đã nói, 

người dân Sakiya bị tiêu diệt khi không tự mình chống nổi 

kẻ xâm lược. Một lần nửa vào thế kỷ XI, khi người Thổ 

theo đạo Hồi phá tan những tu viện và học viện Phật giáo, 

rõ ràng là các sư tăng không hề kháng cự. Tuy thế, thái độ 

bất bạo động này có thể cứu vản tình thế. Cách đây vài 

năm, một vị sư người Anh và đoàn cư sĩ đã bị một băng 

cướp tấn công tại Ân Độ. Khi các cư sĩ chống trả và bị 

đánh thô bạo, vị sư sắp chết, tụng kinh cầu nguyện và bị bỏ 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

7 

lại một mình. Trung Bộ Kinh, Majjhama Nikàya, kể rằng 

sư Punna có tinh thần vô uý.[xvii] Vị sư này đã kể cho Đức 

Phật nghe rằng sư đã sống và hoằng pháp cho dân chúng tại 

Sunãparanta. Khi Đức Phật nhận ra rằng những người dân 

này là thô bạo khi sỉ nhục ngài, ngài nói là chỉ muốn xem 

họ như những người lương thiện, nếu họ không thực sự 

dùng tay để đánh đập ngài. Dù nếu họ có đánh đâp ngài, 

ngài cũng xem họ là người tốt, khi họ không dùng đất sét 

để ném ngài. Dù họ làm thế với ngài, thì ngài cũng xem họ 

là người tốt, vì họ đã không dùng gậy để đánh ngài. Và cứ 

như thế, họ không dùng dao để đâm ngài, nhưng không giết 

chết ngài. Phật nói rằng cuối cùng nếu họ giết chết ngài, thì 

họ chỉ huỷ diệt xác thân giả tạm của ngài. Nhưng Phật đã 

thu phục được nhiều môn đệ trong số người ở Sunãparanta. 

Theo sử Ấn Độ, trong khi Phật tử đôi khi bị ngược đải vì 

vua Ấn theo Ấn Độ giáo, thì không có một chứng cớ nào 

nói về sự ngược đải của Phật tử đối với người khác đạo. 

Mặt khác, trong lịch sử không hề ghi lại có bất kỳ một vị 

vua nào theo đạo Phật mà tìm cách trả thù kẻ tấn công mình 

bằng bạo lực. Trong khi một cá nhân có thể bị nguy hiểm 

đến tính mạng vì không có khả năng chống trả bạo lực bằng 

sức mạnh, thì một vị vua thấm nhuần đạo hạnh có thể sẽ 

thành công hơn khi làm việc này bằng cách nhân danh đất 

nước của mình. 

 

Suy niệm về cách giảm sân hận và tăng nhẩn nhục 

 

Những giá trị chủ yếu của Phật giáo được người ta biết 

đến như thánh thiện vĩnh cữu đó là tính từ bi, bác ái, lòng 

đồng cảm và sự an vui tự tại. Cùng với đặc điểm này cũng 

phải kể đến lòng kham nhẩn hay chịu đựng. Những giá trị 

này đều có liên hệ trực tiếp việc giảm đi xung đột, việc tu 

tập này có tác dụng đầu tiên làm cho tranh chấp ít có dịp 

bộc phát. 

 

Nhằm phát triển lòng từ bi, một luận sư của Trung Bộ 



ĐỖ KIM THÊM 

8 

kinh là Buddaghosa đã đưa ra nhiều suy niệm nhằm làm 

giảm đi lòng sân hận.[xviii] Trong một số tình huống thì 

việc này rất có giá trị vì đó là một phương pháp làm tiêu đi 

sức mạnh của những cảm xúc tiêu cực và làm giảm đi 

nguồn gốc tâm lý của mọi tranh chấp. Trong khi giáo lý 

Thiên Chúa giáo nhấn mạnh là không nên giử ác ý để 

chống lại một người nào đó, thì ngược lại, Phật gíáo, đặc 

biệt là giáo lý Đại thừa, nhấn mạnh đến việc không nên giử 

lòng sân hận ngay trong chính thâm tâm mình, bởi những 

hậu quả tác hại của nó. Nhiều suy tưởng của Buddhaghosa 

đã diễn đạt tinh thần này: “bất kể là loại hại gì, thù chỉ đem 

đến thêm thù, ghét chỉ đem thêm ghét, ác tâm thì chỉ gây 

thêm hại.”[xix] Kinh có nêu lên một ví dụ: “Giả sử như một 

người khác gây phiền não, khiêu khích ta bằng những hành 

vi khả ố, tại sao phải chịu đựng khi cơn giận nổi lên, và hãy 

làm như họ làm đối với mình hay sao? Khi ta nổi giận, có 

thể ta tạo cho họ phải khổ, có thể là không. Dù với sự tổn 

thương do sự nổi giận mang lại, chắc chắn một điều là 

chính mình bị khổ.”[xx] 

 

Khi một người công kích hay lăng mạ người khác, thì sự 

tổn hại kéo dài chỉ thật sự có khi mà người ta phản ứng lại 

bằng giận dử hay bạo lực. Kẻ thù ta chỉ ước muốn những 

điều như là khi ta bị kinh tởm trong đau khổ, không may 

mắn, nghèo, không danh phận, không bè bạn và không 

được tái sanh vào tiên cảnh. Khi ta tự mình làm mồi cho 

sân hận của chính mình thì ta chỉ mang lại những thứ như 

vậy.[xxi] Giận dử với người khác cũng chỉ ví như đem bó 

lửa đụng vào người khác, hoặc là thổi bụi chống lại gió: chỉ 

có mình là gánh chiụ hậu quả qua những cảm xúc bất an 

nhất thời và cả nghiệp báo tương lai. Khi người khác đem 

đến cho ta một cơ hội làm như vậy, một hành vi như thế lại 

là của riêng mình tạo ra và làm tổn hại trực tiếp đế người 

khác. Giận dử bắt nguồn tự một hành vi bị tấn công, nhưng 

không có nghiả là nó hoàn toàn có ý nghiả định đoạt. Phải 

luôn luôn có những phản ứng liên kết: Người ta có thể kiểm 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

9 

soát một cái gì đó đang phát sinh bằng cách tự kiềm chế 

bản ngã và làm giảm đi mọi ràng buộc với cái tôi hoặc cái 

của tôi. Dĩ nhiên ta không thể tự biện minh được hành vi sỉ 

nhục của mình dối với người khác với lý do là chính người 

gây phiền não phải tự kiểm soát về phần của họ. Hầu hết 

chúng ta đều không thể tự phát triển mình đủ để tránh phiền 

não, chính sự thoá mạ sẽ thúc đẩy trực tiếp đưa tới phiền 

não, nó cũng chính là thủ phạm của mọi đều ác. 

 

Nói một cách cụ thể, Buddaghosa kể rằng nếu một 

người nào khác muốn làm hại ta bởi vì chính cơn giận của 

ta, thì điều khôn ngoan nhất phải làm là giảm đi cơn thịnh 

nộ. Hoặc là khi sự hiện diện của ta lại làm đổ dầu vào cơn 

giận của người khác đang bùng cháy, thì cách tốt nhất là 

nên tìm cách xa lành trong giây phút để cơn giận có thể 

nguội lại. Ông khuyên nên để tâm đến những ưu điểm của 

người tấn công mình có được, hoặc là suy nghĩ rằng mọi 

chúng sinh đều là thân nhân hay bạn bè của mình trong vô 

số những tiền kiếp trong quá khứ, nhờ nghĩ như thế mà ta 

phải góp nhặt nhiều thiện tâm cho kiếp này.[xxii] Khi sự tái 

sinh làm người trong quá khứ có thể là xảy ra trong nhiều 

sắc tộc hay những nền văn hoá khác nhau, những suy nghĩ 

như thế có liên hệ đến những tình huống của kỳ thị sắc tộc 

của hai dân tộc mà họ nhìn nhau như người xa lạ. 

 

Buddhaghosa dạy rằng ta phải suy tưởng đến điều vô 

thường và nên nhận chân rằng trạng thái tâm linh của một 

người đã làm hại người khác có thể khác đi sau khi tạo 

hành vi ác này (dĩ nhiên, điều này áp dụng ngay cả với 

những hành vi của những thế hệ quá khứ của một quốc gia 

hay một nhóm người mà đã từng xem nhau như thù địch). 

Khi gặp một người gây phiền não dù là tác động trên khía 

cạnh thể xác hay tâm linh, nhưng phần nào của cả hai là 

đặc biệt mà ta chịu phiền não? Ta có thể suy tưởng điều 

này khi nhớ tới tấm gương của Đức Phật trong tiền kiếp. 

Ngài đã tỏ ra khoan dung trước các khiêu khích, hoặc nghĩ 



ĐỖ KIM THÊM 

10 

tới các loại kết cục tốt đẹp cho người có lòng ban bố thiện 

tâm,[xxiii] thí dụ như giấc ngủ an lành không ác mộng, 

trọng vọng của tha nhân, khuôn măt thanh thản và tâm 

thường trụ. Nếu không đạt được, thì đìều hửu ích nhất là 

tặng hay nhận quà từ một người mà mình xem là thù địch. 

 

Sư Đà La, Sàntideva, một thi sĩ của phái Đại thừa đã nói 

rất nhiều đến lòng kham nhẩn trong tác phẩm Bồ Đề Hành, 

Bhodi-caryàvatara, mà nó liên hệ đến tính từ bi. Trong 

tranh cải và có tư tưởng gây khiêu khích, sư nói: “Tại sao ta 

lại không hạnh phúc về một cái gì đó khi nếu nó còn cứu 

vãn được? Nổi bất hạnh sẽ giúp được gì khi vấn đề đã hết 

phương cứu vãn.[xxiv] Khi nhìn thù hay bạn mình làm điều 

sai quấy và nghĩ rằng việc ấy bắt nguồn từ hoàn cảnh của 

nó, ta vẫn còn giử đưọc tâm hạnh phúc.”[xxv] 

 

Giận dử làm hại người khác lúc thiếu suy xét cũng giống 

như châm lửa để đốt một cái gì.[xxvi] Nếu một người tranh 

cải với người khác với bất cứ lý do gì bằng một cái cây gậy 

trong tay, thì thì thái độ gây hấn trầm trọng hơn là với 

chính sự nổi giận của y.[xxvii] Nếu mổi người làm hại 

người khác, hãy nhìn vào việc này như khi các quả nghiệp 

của những hành vi tổn hại mà họ đã làm cho nguời khác. 

Hơn nửa ta có thể bị tổn hại do người khác bởi vì chỉ họ 

muốn bám víu để đưa tới việc được tái sinh. Cả vũ khí của 

họ và xác thân tôi là nguyên nhân cho sự đau khổ của tôi. 

Khi họ cầm vũ khí và tôi chỉ có xác thân, thì tôi sẽ phải 

giận dử vơí ai đây?[xxviii] 

 

Đáp ứng lại một cách giận dử đối với những người tấn 

công mình là cách tự đánh bại mình. Đối với hành vi tấn 

công của họ thì họ sẽ sa vào địa ngục, nhưng với lòng kiên 

nhẩn chịu đựng, người ta sẽ vượt qua những tội lổi trong 

quá khứ mà nghiệp báo này dẫn đến khổ đau.[xxix] Nếu ta 

không chịu đựng được đau khổ trong kiếp hiện tiền, tại sao 

ta không thể kiềm chế được mình trong cơn thịnh nộ, mà 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

11 

nó chính là nguồn gốc của mọi bất hạnh nơi địa ngục?[xxx] 

 

Thực ra, ta nên nhìn kẻ thù giống như là một kho báo 

mà kẻ thù đã đem lại cho ta một cơ hội tốt để thử thách 

lòng kham nhẩn của mình, và ta phải tôn trọng đúng 

mực.[xxxi] Có tu tập được lòng kham nhẩn khi đối đầu với 

mọi cuộc khiêu khích, ta mới chia sẻ được những thành quả 

tâm linh của lòng kham nhẩn này với người tấn công 

mình.[xxxii] 

 

Kiên trì và hỷ xả 

 

Kết hợp với tinh thần nói trên, kinh Phật cũng khuyên về 

sức mạnh và tiềm năng chuyển hoá của kiên trì và hỷ xả. 

Kinh có kể đến một cuộc cải vả giửa một thần linh và một 

người khổng lồ đang đói cùng cực.[xxxiii] Vepaciti, người 

đầu nhóm khổng lồ bị đánh bại, được mang đến trước Saka, 

một vị đứng đầu các thần linh và nguyền rủa ông. Khi 

Sakka không nổi giận, người đánh xe ngưạ liền hỏi từ đâu 

mà ông có tính chiụ đựng, phải chăng là do sợ hải hay yếu 

đuối. Ông trả lời không phải cả hai, chỉ vì tôi không muốn 

đôi co với người điên. Ông giải thích, trước những lời lẻ 

của kẻ ngông cuồng với sự câm giận và cải vả kịch liệt thì 

mình phải tự kềm chế bình tĩnh, chứ không bằng biện pháp 

trả đủa cứng rắn. Thái độ này sẽ không đưa tới một ý nghĩ 

đối kháng mà kẻ điên tìm lợi điểm từ sự yếu kém, chính 

kiên trì là dấu hiệu của một sức mạnh thật sự, khác với sức 

mạnh mà một kẻ điên có được do ngộ nhận. 

 

Tệ hại nhất là việc cả hai người cải vả qua lại. Khi bị 

nguyền ruả, ai là người không nguyền ruả lại, thì người đó 

thắng được hai lần. Ông ta tìm được an lạc nơi chính mình 

và nơi người khác. Người nào hiểu được cơn thịnh nộ của 

người khác thì sẽ giử được an bình của mình trong sáng 

suốt.[xxxiv] 

 



ĐỖ KIM THÊM 

12 

Lời kinh được dùng khi một giáo sĩ Bà la môn nguyền 

rủa Đức Phật khi một thân nhân của ngài trở thành một tu sỉ 

Phật giáo. Để đáp lại, Phật hỏi rằng vị này rằng khi thân 

nhân đến thăm viếng, ông đã chuẩn bị các thức ăn uống 

nhưng họ lại từ chối không nhận sư tiếp đải này, thì các thứ 

này sẽ thuộc về ai. Khi vị này trả lời các thứ này lại thuộc 

về tôi, Đức Phật nói rằng nó cũng giống như những gì mà 

anh đã thoá mạ tôi về những điều tôi không làm, nên tôi 

không chấp nhận. Chính vì thế, những gì anh làm vẫn thuộc 

về anh. Đức Phật tiếp tục nói ngài không thể cùng chung 

tiệc với vị này khi đáp trả sự thịnh nộ này bằng lời lẽ giận 

giử của mình. Do đó mà có lời kinh trên. 

 

Phật có kể câu chuyện sau đây. Có hai tăng đoàn tranh 

luận nhau về lối giảng luận liên quan một quan điểm của 

môn đồ trong tu viện.[xxxv] Vua Brahmadatta của Kasi 

xâm lấn được một vương quốc yếu kém và sau đó hành 

quyết vị vua và hoàng hậu của vương quốc này. Trước khi 

băng hà, vị vua này nói với con mình là Dìghàvu, mà lúc đó 

vua Brahmadatta chưa biết. “Này Dìghàvu, oán thù sẽ 

không làm giảm đi oán thù, oán thù chỉ giảm đi do lòng 

không oán thù.”[xxxvi] Dìghàvu không nghe mà còn đề ra 

chuyện phục hận. Ông học hát và gây được sự chú ý của 

vua Brahmadatta, sau được tuyển vào cung và dần già gây 

được tín nhiệm. Ông tìm cơ hội để giết vua khi vua đang 

say ngủ sau khi đi săn. Cả ba lần rút gươm ra để giết vua, 

ông đều dừng lại cả ba và nhớ lại lời trăn trối của phụ 

vương mình. Khi nhà vua bừng tỉnh vì gặp ác mộng thì 

Dìghàvu mới xác nhận tung tích mình. Nhà vua yêu cầu 

ông ta xin tha mạng, nhưng Dìghàva xin vua tha cho mạng. 

Rồi cả hai cùng tha thứ cho nhau. Dìghàvu bèn nói: “Phụ 

hoàng tôi đã bị vua giết, nhưng nếu tôi giết vua thì người 

nào hưởng bổng lộc của vua cũng sẽ giết tôi, và người nào 

hưỏng được ân huệ của tôi cũng sẽ giết họ lại, cuối cùng thì 

thù oán sẽ không giải quyết được thù oán.” [xxxvii] 

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

13 

Brahmadatta truyền ngôi và gả con gái cho ông. Phật 

giảng về sự tranh chấp của các tăng sĩ qua lời kinh sau 

đây,[xxxviii] mà một số cũng có ở kinh Pháp Cú 3-6: “Họ 

sỉ nhục, đánh đập, cướp giật tôi, phá hại tôi, ai còn bị giam 

hảm trong những ý nghĩ thù oán như thế thì oán hận không 

được xoa dịu. Họ sỉ nhục, đánh đập, cướp giật tôi, phá hại 

tội, ai mà không bị giam hảm trong những ý nghĩ như thế 

thì oán hận sẽ vơi đi. Trong thế gian này, hận thù không thể 

làm chấm dứt hận thù, chỉ có lòng từ bi mới chấm dứt hận 

thù, đó chính là quy luật tự ngàn xưa. Tha nhân nào đâu 

hiểu đưọc rằng chúng ta sẽ bị hủy diệt, nhưng khi họ ngộ 

được điều này, thì mọi tranh cải sẽ lắng dịu.” 

 

Mọi truyền thống của Phật giáo đặt giá trị vào việc nhận 

tội của chính mình hay của người khác và để nhằm giải 

quyết vấn đề chứ không để lập lại vấn đề. Kinh Đại thừa đã 

nhấn mạnh đến việc công khai xin lổi. Trong chương nói về 

đạo đức của kinh Bồ Tát Độ, Bodhisattra- blùmi, Đại sư Vô 

Trước, Asanga, nói rằng Bồ tát phải xin lổi cho những sai 

phạm của mình và cũng chấp nhận lời xin lổi cúa người 

khác.[xxxix] Tại Nhật, xin lổi là một cách thường được sử 

dụng để nối lại mối quan hệ và những người thú nhận tội 

thường được giảm nhẹ tại triều đình.[xl] 

 

Trong luật tạng, Vinaya, có đoạn nói về một hành vi 

công khai của hoà giải là Patisàraniya, một hình thức từ bỏ 

điều sai bằng cách huỷ diệt nó. Có một vị sư chế diểu một 

cư sĩ, than phiền và hay chê bai Phật, Pháp và Tăng, hoặc lả 

gây bất hoà giửa các tín dồ.[xli] Trong trường hợp này vị 

sư phải tự kiểm, nhớ lại sự xúc phạm của mình và bị kết tội 

về sự xúc phạm này. Cuối cùng tăng đoàn đồng ý là phải để 

cho vị sư này đến gặp cư sĩ để xin tha thứ. Nếu vị sư này 

cảm thấy không có thể đến để xin tha thứ, thì tăng đoàn sẽ 

xếp đặt cho một vi cao tăng đại diện cùng đi và xin tha thứ. 

Vị sư này phải tìm nhiều cách để xin tha thứ, mà thuờng 

dùng những lời kinh sau đây: “Xin tha thứ cho bần tăng, 



ĐỖ KIM THÊM 

14 

hởi bạn đông đạo, kẻ đang rất an bình hướng về anh. Xin 

tha thứ cho bần tăng, hởi bạn đồng đạo, kẻ đang trong tình 

lặng hưóng về anh. Xin tha thư cho bần tăng, hởi bạn đồng 

đạo, kẻ đang trong an hoà hướng về anh. Hoặc là nhân 

danh tăng đoàn, xin hảy tha thư vị sư này, kẻ đang trong an 

hoà hướng về anh.”[xlii] 

 

Nếu không nhận được sự tha thứ, vị sư này phải ngồi 

kiết già, chấp tay, kỉnh lể cư sĩ và chấp nhận sự sai phạm 

của mình. Tuy nhiên, theo quan điểm của Đại thừa phải nói 

là nếu việc xin lổí trở thành bắt buộc cho một người, thì 

đây cũng coi là một hình thức tế nhị để chỉ rỏ cho thấy cái 

tôi và những sai phạm của tôi. 

 

Xoa dịu tình huống 

 

Trong nội bộ của một tăng đoàn tại tu viện thì sự hoà ái 

được đề cao, mọi dị biệt trong nội bộ được giải quyết theo 

hệ thống, thí dụ như tranh cải về những vấn đề thuộc nội 

quy của tu viện. Trong kinh,[xliii] Phật có giảng đến bảy 

cách để hoá giải tranh chấp là đạt sự đồng thuận bằng cách 

đề ra những hậu quả của những nguyên tắc của sự đồng 

thuận, nếu cách này không đạt thì bầu theo đa số, bỏ qua 

các sai phạm nếu người sai phạm không còn nhớ đến hành 

vi này, bỏ qua những sai phạm mà người ta bất cẩn, bỏ qua 

các sai phạm nếu người ta nếu nguời làm đã thú nhận và 

hứa không tái phạm, khiển trách vị sư nào vi phạm nghiêm 

trọng qua hình thức tra vấn sau khi vị sư này phủ nhận với 

các cách chạy tội. Phương thức cuối cùng được sử dụng là 

hai bên đối chất công khai. Mổi bên tranh chấp đưa ra một 

cao tăng đại biểu. Vị này phải xác nhận sai lầm của mình 

hay cách ứng xử của nhóm mình là không thích hợp. Điều 

này làm bỏ qua đi sự xúc phạm nhỏ, nhưng không thể 

không nói tới những sai phạm nghiêm trọng. Các luận giải 

cho rằng việc này không khác gì việc lấy cỏ xanh che phân 

người lại để cho người ta bước qua mà không bị bẩn chân. 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

15 

Thầy Nhất Hạnh có trưng dẫn một một bản kinh khác nói 

về phương pháp này mà thầy gọi là lấy rơm che bùn. Hai vị 

sư trưởng lảo được chọn và nói thay cho vị sư liên hệ. Các 

sư này sẽ tìm cách nói rất hoà dịu để giúp cho sư A sẽ hiểu 

đưọc sư B: Khi một cao tăng tìm cách nói để bào chửa cho 

một vị sư, ông phải nói cách nào đó để vị sư kia cảm thấy 

thoải mái hơn. Khi làm như thế, họ đã xoá đi được những 

khó chiụ trong lòng cả hai vị sư và giúp cho họ chấp nhận 

quyết định do tăng đoàn đề nghị.[xliv] 

 

Dĩ nhiên, thủ tục này áp dụng thành công trong một tăng 

đoàn có cùng chung một ý hướng, cùng chia sẻ những mục 

tiêu chung. Tuy nhiên, một vài khiá cạnh này vẫn có thể áp 

dụng cho các loại tranh chấp khác. Tránh đi việc nói làm 

chia rẻ, đây là một phần trong chính ngử, đây là một phần 

liên hệ đến việc làm xoa dịu tình huống. Người nào tu tập 

được điều này thì người đó là ngưòi kết hợp được những 

người chia rẻ, đề cao tình thân hữu, vui hưỏng hài hoà khi 

tiếng nói của mình đem lại yên ấm.[xlv] 

 

Những suy tưởng về bất bạo động trong một thế 
giới đầy bạo lực. 

 

Giáo lý Phật giáo và những nguyên tắc liên quan đến 

việc dùng bạo lực có đề ra như sau: 

 

1. Giới đầu tiên của Phật là cam kết từ bỏ ý tưởng gây 

tổn hại hay giết bất cứ sinh vật hửu tình nào, dù trực tiếp 

hay qua trung gian người khác. 2. Nhấn mạnh đến lòng từ 

bi bác ái. 3.Theo đuổi lý tưởng một lối mưu sinh liêm 

chính, một yếu tố trong Bát Chánh Đạo đưa tới Niết Bàn, 

nhằm ngăn ngừa được cuộc sống gây đau khổ cho tha nhân. 

Trong số những hình thức được kể ra về việc mưu sinh bất 

chính là cuộc sống bằng mua bán vũ khí.[xlvi] 

 



ĐỖ KIM THÊM 

16 

Chấp nhận những giới luật này thì chiến tranh và các 

hình thức sử dụng bạo lực có thể biện minh được không? 

Giáo lý của nhà Phật nhắm vào một tình trạng hoàn toàn 

bất bạo động, dựa trên sự tỉnh thức và nội lực bắt nguồn từ 

tâm tỉnh lặng. Dẩu cho con người không hề hoàn hảo, khi 

con người sống trong một thế giới mà người khác mưu tìm 

lợi thế bằng bạo lực, vì họ phải luôn đối đầu với nghịch 

cảnh, thì ta có nên đáp ứng lại bằng cách phòng thủ bằng 

bạo lực không. Chủ trương hiếu hoà có thể là một lý tưởng, 

nhưng trong thực tế Phật tử thường dùng bạo lực để thủ 

thân mình hay bảo vệ quê hương, nếu không nói đến việc 

đôi khi dùng bạo lực tấn công, như bất kỳ nhóm ngưòi nào 

khác. Phật tử bình thường có thể cảm thấy rằng không thể 

dùng phương cách bất bạo động một cách tuyệt đối, đặc 

biệt là khi họ còn bị ràng buộc với quá nhiều thứ mả họ 

cảm thấy đôi khi mình cần phải sử dụng bạo lực để bảo vệ. 

Dĩ nhiên, họ có thể tử bỏ tất cả để quy y thành tăng sư, 

nhưng họ không thể sẳn sàng khấn nguyện cho hết mức độ 

của mình. 

 

Có vài kinh điển đã nói đến chiến tranh và dùng bạo lực 

để trừng phạt, nhưng tìm cách biến đổi quan điểm thông 

thường của thế gian là bạo lực cũng đôi khi cần thiết bằng 

cách là đối thoại với một lý tưởng không dùng bạo lực. Về 

điểm này, Phật có nói đến mình như một người xuất thân từ 

giai cấp lãnh chuá. Trong hai bài pháp ngắn, Phật có bình 

luận về hai cuộc chiến xảy ra khi ác vương A Xà Thế, 

Ajàtasattu, tấn công vào lảnh thổ của chú mình là vua Ba 

Tư Nặc, Pasenadi, cũng là một tín đồ của ngài, và được coi 

như là người luôn làm việc thiện. 

 

Trong cuộc chiến đấu tiên, vua Pasenadi bị đánh bại và 

rút lui. Đức Phật có suy nghĩ về sự bất hạnh này và ngài nói 

rằng: “Chiến thắng gieo thêm hận thù, người bại trận sống 

trong đau khổ. Hạnh phúc thay cho một đời sống an hoà, từ 

bỏ đưọc mọi chuyện thắng thua.[xlvii] Điều này cho thấy 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

17 

rỏ rằng sự chinh phục đem lại bi đát cho người thua cuộc 

mà chỉ đưa tới thù hận và dường như chỉ muốn chinh phục 

lại kẻ chinh phục.” 

 

Trong cuộc chiến thứ hai, vua Pasenadi đã thắng và bắt 

được vua Ajàtasattu, nhưng ông tha mạng và chỉ tịch thu 

toàn bộ vũ khí và nắm quân đội. Đức Phật đã luận giải 

rằng: “Người ta có thể hôi của người để phục vụ cho cứu 

cánh của mình. Nhưng khi họ hôi của người khác thì người 

mất của lại hôi của người khác. Cho đến lúc mà quả ác báo 

chưa chín mùi, thì kẻ điên nghĩ đó chính là cơ hội, nhưng 

khi ác báo đã đủ rồi thì kẻ điên chịu khổ. Giết người thì sẽ 

bị người giết lại, chinh phục người thì sẽ bị người chinh 

phục lại, sỉ nhục người sẽ bị người sỉ nhục lại. Phẩn nộ gây 

thêm phiền não. Ai lấy của ngưòi sẽ bị người lấy của lại, đó 

là luật tiến hoá cuả nghiệp báo.”[xlviii] 

 

Điều này chỉ rỏ gây hấn chỉ đem tới phản công bằng bạo 

lực để phòng vệ mà không cần phải biện giải, vì được coi 

như là quả nghiệp của kẻ tấn công. Khi phản công như thế 

xảy ra thì không còn cần biện minh nửa. Chính thế mà gây 

hấn cần ngăn chận. Pasenadi, một người phòng thủ hiếu 

hoà không thoát được lời chỉ trích. Dĩ nhiên tha mạng của 

kẻ thù bị đánh bại là một điều tốt, nhưng lại để kẻ thù này 

không tự bảo vệ được khi không còn quân đội, thì điều này 

coi như là chất chứa thêm cho bất ổn. 

 

Khantipalo đã luận giải như sau: “Chỉ cần tóm tắt sự vô 

nghiả của chiến tranh nhằm giải quyết xung đột trong hai 

dòng. Đức Phật thấy được hành vi của vua Pasenadi tóm 

thâu quân đội của đứa cháu của mình là không hiệu quả. 

Kết quả là làm khó khăn thêm cho vua Ajàtasattu giải quyết 

việc chinh phục Kosala, mà vua có thể làm được.” Trong 

thời đại của chúng ta, việc đòi hòi nước Đức phải bồi 

thường chiến tranh sau Đệ Nhất thế chiến là một tấm gương 

tốt khác – Báo thù của chúng ta chỉ lôi keó theo báo thù của 



ĐỖ KIM THÊM 

18 

họ, như chúng ta đã thấy trong trường hợp Hitler và Đệ Nhị 

thế chiến.[xlix] 

 

Kashi Upadhyaya luận giải rằng những đoạn kinh nêu 

hình ảnh về một ngưòi phòng thủ hiếu hoà chỉ là một là 

một điều tốt ở một mức độ vừa phải, mà không đạt được lý 

tưởng của việc hoàn toàn bất bạo động.[l] Trong khía cạnh 

khác, Elizabeth Harris nói đoạn kinh trích này cho thấy đây 

là một sự chấp nhận một thực tại chính trị mà thế giới là 

một thực tại như thế, vai trò của Pasenadi trong việc gìn giử 

giang sơn chống lại ngoại xâm được xem là cần thiết và 

đáng ca ngợi.[li] Có lẽ điểm mấu chốt của vấn đề là khi 

người ta từ bỏ thành bại thì có còn là nhà vua hay không, 

hay lại phải quy y thành một nhà sư theo đuổi mục tiêu lý 

tưởng này. Đoạn kinh này không chỉ rỏ. Harris chắc chắn 

đã sai lầm khi nói rằng hành vi của Pasenadi là đáng ca 

ngợi. Ông ta đã mô tả quá đơn giản hành vi trong một 

chừng mực giới hạn, tùy theo cảm xúc và hoàn cảnh của 

mình. Ngoài ra, Pasenadi than vãn với Đức Phật về quan 

tầm trọng vai trò của một vị vua, mà chủ yếu là thúc đẩy 

những việc như là ham muốn và chinh phục. Đức Phật đã 

giúp ngài soi lại tâm mình về những việc lương thiện bằng 

cách nhắc nhở ngài rằng vua cũng như bao nhiêu người 

khác, vua cũng sẽ chịu vòng lão tử.[lii] 

 

Dù thế, vấn đề còn lại đối với một vị vua, một Phật tử 

thuần thành, thì việc cai trị không bằng bạo lực là điều có 

thể làm được hay không hay lại phải tìm một cách thỏa 

hiệp một cái gì đó như vua Pasenadi đã làm. Đức Phật ngạc 

nhiên khi nếu một vị vua trị vì khi dùng Chính Pháp của 

Phật (công bằng, đức độ và chính trực) được không, không 

trực tiếp giết người, không gây ra sự giết người, không 

chinh phục và không gây ra sự chinh phục, không khổ và 

không gây khố cho ai.[liii] Trước khi trả lời câu hỏi của 

chính mình, ma vương xuất hiện trước ngài và khuyến 

khích ngài hãy làm như một vị vua. Ngạc nhiên khi thấy 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

19 

ma vương lại khuyên ngài như thế, ngài thấy rằng các vị 

vua không thể nào tránh được vòng luyến ái, gây phiền não, 

mà một người phóng khoáng không thể tránh được chiều 

hướng này. Có lẽ điều này ám chỉ rằng làm vua mà phóng 

khoáng thì không thích hợp, trong khi đối với mọi nguời 

thường khác thì quy luật bất bạo động vẫn còn là một điều 

có thể làm được, dù là nguy hiểm của nhũng lạm do ràng 

buộc vào lạc dục cần luôn được cảnh tỉnh. 

 

Thực ra, Đức Phật có nói rằng chính ngài là một minh 

vương, Cakkavatti, không sử dụng bạo lực trong quá 

khứ.[liv] Là vua nhưng dùng bằng Chính Pháp của Phật, là 

người trị vì tứ phương, là người đã lập được an ninh trong 

lảnh địa của mình.”Ta đã có hơn một ngàn người tùy tùng 

mà còn là những anh hùng, những kẻ chinh phục được quân 

thù. Ta luôn nghĩ đến trần gian được biển vây bọc này, sẽ 

được chế ngự bằng Đạo Pháp mà không cần có gây gộc hay 

kiếm cung.” 

 

Nói như thế không vì Minh vương Cakkavatti không có 

quân đội. Theo kinh Minh Vương, Cakkavatti Sihanàda 

Sutta thì sau khi phụ vương Cakkavatti thoái vị để quy y, 

cũng có vua đề ra quân luật, bằng cách đi tứ phương một 

với quân đội mình, với những kẻ thù nay muốn thần phục 

và chấp nhận lời khuyên quy y theo ngủ giới.[lv] Chính thế 

mà bất bạo động là điều cần thiết. Đó là điều tại sao mà 

ngài nói ngài cai trị bằng Chính Pháp của Phật để bảo vệ 

mọi thành phần dân chúng khỏi tội phạm và nghèo đói, và 

ngài cũng tham vấn các bậc chân tu về những gì gọi là 

thiện và ác.[lvi] Dĩ nhiên, liên hệ đến tội phạm hàm chứa 

sử dụng bạo lực, dù không nhất thiết phải là giết người. 

Thực vậy, kinh Agganna nói rằng vị vua đầu tiên được 

chọn lựa trong xã hội con người nhằm để ứng xử với người 

làm việc sai trái, nhưng chỉ vì với phẩn nộ, sỉ nhục hay xua 

đuổi của họ mà thôi.[lvii] 

 



ĐỖ KIM THÊM 

20 

Trong những kinh đầu tiên của Phật đã có nói về quy 

luật bất bạo động. Ngay cả điều này dường như chấp nhận 

rằng đây là một lý tưởng chỉ có thể phù hợp với bậc siêu 

phàm. Sau khi nghiên cứu kinh này thì Harris cho rằng: 

„Điều rỏ ràng là cư sĩ không bao giờ đề xuất dùng bạo lực 

khi đã có hoà hợp hay dùng bạo lực để chống lại kẻ vô tội. 

Nếu phải bảo vệ mà dùng bạo lực là cách duy nhất, thì họ 

không hề cố bảo vệ một cái gì không rỏ ràng … Người nào 

cảm thấy rằng bạo lực dùng để biện minh cho các bảo vệ 

sinh mệnh của người khác thì nên chú ý đến những hậu quả 

của nó.. . Người ta phải nhớ đến những qủa nghiệp nguy 

hiễm về những hành vi của mình mà mình phải lảnh, không 

thể tránh được… Những người như thế cần cân nhắc những 

động lực của mình… Họ phải cân nhắc những nguy hiểm 

trước mặt nhằm ngăn ngừa điều ác lớn lao hơn.“[lviii] 

 

Phật giáo có thể hiểu được nếu một khi bạo lực được sử 

dụng, nhưng thật ra không chấp nhận. Điều này có thể tìm 

thấy trong kinh khi kể đến những hình thức thông minh hơn 

để tự phòng vệ. Trong phần giảng luận kinh Pháp Cú[lix] 

có kể chuyện một người đàn bà suýt bị chồng giết, ngườì 

mà bà đã cứu mạng trước kia. Khi người này lập mẹo tìm 

cách đẩy chồng mình rơi xuống tảng đá nơi bờ biển, một vị 

thần thấy được và nói rằng bà này khôn ngoan như đàn 

ông. Nhưng đúng ra thì Phật hay sư tăng nói rằng không hề 

có một sư chấp nhận trực tiếp nào về hành động có liên 

quan đén sử dụng bạo lực. 

 

Vua Ấn Độ A Dục, Asoka, (268-239 trưóc TC) được 

Phật tử vinh danh như một tấm gương cho đạo đức xã hội 

của Phật giáo, một phần vì ông đề cao bất bạo động. Trong 

khi thúc đẩy dân chúng làm theo điều này và những nguyên 

tắc đạo đức khác của Phật giáo, tự ông cũng từ bỏ thói quen 

sử dụng bạo lực trong vương quốc của mình. Thật vậy, 

trong kinh Manu-smrti của Ấn Độ giáo nhà vua phải gây 

chiến khi ông nghĩ là các thần dân đều đồng ý đây là cách 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

21 

hay nhất để nhà vua mở rộng uy quyền, nhưng kinh Mahà-

bhàrata nói không có tội ác khi nhà vua giết kẻ thù. Trong 

thời kỳ đầu tiên lúc trị vì, trước khi quy y theo Phật giáo, 

Asoka đã chiếm vùng Kalinga, nhưng pháp dụ ghi trên đá ở 

Kalinga có ghi laị nổi kinh hoàng về sự tàn sát này đã gây 

ra. Nhờ thế ông từ bỏ những xâm lăng, mặc dù ông vẫn còn 

là đứng đầu một vương quốc hùng mạnh. Cho dù vẫn còn 

nắm giử quân đội và trong một chỉ dụ báo động cho dân 

vùng biên giới gây xáo trộn, trong khi ông vẩn không thích 

sử dụng quân đội để chống họ, nếu họ cứ quấy phá, thì 

trong trường hợp cần thiết ông sẽ dùng bạo lực. Ông giử 

mục đích mở rộng ảnh hưỏng của vương quốc mình, nhưng 

luôn tìm cách gởi sứ giả của mình đi để thu phục bằng 

Chính Pháp của Phật. Ông muốn mở rộng cách cai trị của 

mình và thành lập các liên minh. Một thí dụ nổi tiếng của 

việc này là liên kết của ông với Sri Lanka, nơi mà con của 

ông, cũng là sư Mahinda, truyền bá Phật giáo theo hình 

thức Phật giáo Nguyên Thủy. 

 

Kinh Đại Niết Bàn, Arya satyaka parivarta, có lẽ là kinh 

Đại Thừa ảnh hưởng bởi sắc dụ của vua A Dục, và từ đó 

ảnh hưởng lan rộng đến Tây Tạng, dạy rằng nhà lãnh đạo 

liêm chính phải tìm cách tránh chiến tranh bằng thương 

thuyết, xoa dịu hay có những liên minh mạnh. Nếu phải 

bảo vệ xứ sở thì nhà vua phải tìm cách chiến thằng kẻ thù 

chỉ với mục tiêu bảo vệ dân mình và luôn tâm niệm rằng 

đây là như cầu bảo vệ mọi sinh mạng, không quan tâm đến 

cá nhân và tài sản của mình. Bằng cách này nhà vua mới 

tránh qủa báo của việc chém giết.[lx] Trong chiến tranh, 

nhà vua không thể trút hết oán giận bằng cách đốt cháy 

thành thị hay làng mạc, phá huỷ các kho chứa, cây trái hay 

thu hoạch mùa màn, vì đây là đây là tài nguyên chung cho 

mọi sinh vật hữu tình để sống, mà họ là ngườ i vô tội, kể cả 

những vị thần địa phương hay thú vật.[lxi] 

 

Vai trò của chiến binh 



ĐỖ KIM THÊM 

22 

 

Dù chuyện mưu sinh bất chánh trong việc buôn bán vũ 

khí liên hệ đến thương nhân và không nói đến quân nhân, 

hiển nhiên điều này cũng có quan hệ đến họ. Kinh Phật 

không có nói đến ý tưởng này, mà ta có thể tìm thấy trong 

Áo Nghiã thư, Bhagava Gità, của Ấn Độ giáo để làm thí 

dụ. Nếu trong xã hội có một ngưòi đảm nhận vai trò chiến 

binh thì nhiệm vụ thiêng liêng là ra trận khi được kêu gọi, 

và khi chết giửa trận thì sẽ lên thẳng thiên đàng.[lxii] Thái 

độ của Đức Phật có thể tìm thấy trong một bản kinh mà khi 

một người lính chuyên nghiệp hỏi ngài là ngưòi lính có 

được tái sinh vào cỏi thiên đàng không khi hy sinh ngoài 

trận tuyến. Để trả lời Đức Phật giử im lặng, nhưng khi bị cố 

tình gạn hỏi, Đức Phật giải thích rằng người này thực ra sẽ 

tái sinh vào địa ngục hay thành súc vật.[lxiii] Trong khi 

kinh Bhagava Gità cho rằng một người thực sự buông bỏ, 

khi là một người lính, cũng còn có thể giết người. Kinh Pali 

có nói rằng một ngưòi thật sư buông bỏ hay một A La Hán, 

Arahat, không thể giết một cách thoải mái bất cứ thứ 

gì.[lxiv] 

 

Trong Thượng Tọa Bộ có nói rằng đối với một vị sư sẽ 

phạm giới khi đi xem quân đội chiến đấu, cùng ở lại trong 

quân ngủ, nhìn cảnh chiến tranh hay xem diễn binh. Nhưng 

kinh có nói rằng sư tăng phải tránh bàn đến các thứ chuyện 

tầm thường đủ loại như quân đội hay chiến đấu.[lxv] Kinh 

Phạm Thiên, Brahmajala, một kinh của Đại thừa dành riêng 

cho cư sĩ và tín đồ có ảnh hưởng tại Trung Quốc, cho rằng 

ai đã khấn nguyện theo hạnh Bồ tát thì không thể tham dự 

chiến tranh. Kinh còn cấm việc giam giử bất cứ người nào, 

hay tồn trử bất kỳ loại vũ khí nào hoặc tham gia bất cứ một 

cuộc kháng chiến có vũ trang nào. Họ cũng không thể là 

ngưòi quan sát chiến trường, cũng không được giết ngưòi, 

không tạo phương tiện giết người, ca ngợi việc giết người, 

đồng ý cho người khác giúp giết người hay giúp giết người 

bằng những bài thánh ca huyền bí.[lxvi] 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

23 

 

Thế Thân Bồ Tát, Vasubandhu, luận sư của thuyết Nhất 

Hửu Bộ (Sarvàsitivảda), cũng nói là khi quân đội giết 

người thì tất cả mọi người lính đều có tội dù chỉ có một vài 

người trực tiếp trong việc sát sinh, vì họ cùng theo một mục 

tiêu chung, họ cùng khích động lẩn nhau trong việc giết 

người. Ngay cả một người bị cuỡng bách trở thành một 

ngưòi lính cũng có tội, trừ khi trước đó ngưòi này đã quyết 

tâm rằng: Tôi sẽ không bao giờ giết một sinh mạng nào kể 

cả khi để cứu lấy mạng sống của tôi.[lxvii] Cũng nên biết 

rằng nói như thế không có nghĩa là tội lổi của từng người sẽ 

giảm đi khi được chia ra, mọi chia đều cùng một tội cũng 

đều liên hệ tới cá nhân trực tiếp giết người. Dù Phật đã có 

nhận mạnh đến chủ ý và ác tâm, cũng nên biết rằng dùng 

bạo lực để phòng vệ ít tội hơn dùng bạo lực để tấn công. 

 

Ngay cả tại Thái là một nước theo Phật giáo, các sĩ quan 

trong quân đội được trọng vọng, dù việc này nhấn mạnh 

đến vai trò của họ trong việc bảo vệ đất nước hơn là khả 

năng quân sự chuyên môn của họ. Thời hạn thi hành nghĩa 

vụ quân sự là hai năm dành cho tất cả mọi ngưòi.[lxviii] 

Luật này cũng áp dụng cho các sư tăng sư vì với lý do là 

thời kỳ quy y ngắn hạn là thông lệ và dể dàng trong khi quy 

y trọn đời là biệt lệ. Các vị tu xuất được tuyển dụng làm 

tuyên úy quân đội nhằm lãnh đạo tinh thần binh sỉ.[lxix] 

 

Hầu hết cư sĩ Phật giáo đều được chuẩn bị phá giới luật 

cấm sát sinh trong khi tự bảo vệ mình, một số đã tham gia 

dân phòng của cộng đồng trong thời kỳ cần thiết. Dù vậy, 

ta có thể nói rằng một vài Phật tử phải đối diện với tình 

trạng tấn thoái lưởng nan trong thời chiến. Cách ứng sử của 

Phật tử có thể như sau: 1. trốn tránh chiến đấu, có lẽ chỉ 

còn cách đi tu và kêu gọi hoà bình, nếu điều này có thể làm 

được (như tăng sư đã làm trong chiến tranh Việt Nam); 2. 

chiến đấu với ý nguyện bảo vệ dân chúng, đất nước và tôn 

giáo đúng hơn là giết quân thù. Trong suốt Đệ Nhị thế 



ĐỖ KIM THÊM 

24 

chiến, một vài Phật tử người Anh vẩn là người theo lập 

trường hiếu hoà, trong khi nhiều người khác cảm thấy rằng 

đó là nhiệm vụ chống lại Đức quốc xã của Hitler. 

 

Luận điểm thứ nhì coi tội ác giết người không thể tránh 

được, nhưng vẫn còn ít tội hơn là tội xâm lăng giết người. 

Một quân nhân Phật tử có thể làm giảm tội giết người của 

mình bằng cách thể hiện những hành vi lương thiện. Nếu 

một người phải đi lính nghĩa vụ là điều trái với ý nguyện 

của mình, họ có thể sợ hãi việc giết người nhiều hơn là bị 

giết, vì giết chỉ đưa tới lảnh nghiệp báo. Đối với một vài 

nhân viên của chính quyền, nếu họ là Phật tử, thì nổi khó 

xử lại càng trầm trọng hơn. Giáo lý Phật giáo thúc đẩy 

tránh sử dụng bạo lực, hoặc là tối thiểu hoá khi buộc phải 

sử dụng.[lxx] Dĩ nhiên điều này không luôn luôn được áp 

dụng trong thực tế. Thí dụ như quân đội của chính phủ Sri 

Lanka dùng để chống lại kháng chiến Tamil đôi khi có tác 

dụng mạnh và không hề phân biệt gì hết. 

 

Những luận giải và dính liú của Phật giáo đến 
bạo lực 

 

Sri Lanka 

 

Trong Phật giáo Nguyên Thủy thì không có kinh điển 

nào diển giải bạo lực, nhưng các trước tác sau này có đề 

cập đến vấn đề này. Tại Sri Lanka, ngày trước gọi là Tích 

Lan, đã có sử biên niên ghi chép lại những hành vi của của 

vị vua Phật tử và sinh mệnh của Phật giáo từ khi được du 

nhập vào hòn đảo này từ năm 250 trước công nguyên. Một 

biên niên sử bằng tiếng Phạn về Tích Lan quan trọng nhất 

là Mahà-vamsa [lxxi] được trước tác bởi vị sư Đại thừa vào 

thế kỷ V hoặc VI sau công nguyên. Hơn một phần tư của 

tài liệu đề cập đến việc trị vì của vua Dutthagàmani, 

(Sinhala Dutugàmunu, 101-77 trước công nguyên), tôn 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

25 

vinh ngài là một trong những anh hùng vĩ đại nhất của Tích 

Lan, (phần đông người Tích Lan là Phật tử và là thành phần 

đa số trên đảo). Chương XXV có kể lại việc ông đánh bại 

Elàra, một tướng lảnh của Tamil không theo đạo Phật, 

ngưởi đã tấn công đảo từ Nam Ấn và cũng thiết lập một 

vương quốc ở phía bắc kéo dài được hơn 44 năm. Elảra là 

một người trị vì từ tâm mà còn che chở cho Phật giáo, 

nhưng sử Mahà vamsa lại kể rằng chính ông là mối nguy 

hiểm cho sự an nguy của Phật giáo trên đảo. Dutthagàmani 

nói rằng ông đấu tranh không phải là vì có niềm vui của sự 

thống trị mà chính vì muốn bảo vệ cho Phật giáo. Vì thế mà 

những hành vi của ông ta được coi gần như là thánh chiến 

trong lịch sử Phật giáo, dù việc này được coi như là một 

cuộc chiến phòng thủ. 

 

Sử kể rằng để bảo vệ Phật giáo, quân đội của 

Dutthagàmani đã có các tăng sư tháp tùng và có di tích 

 

của Phật giáo về gươm giáo. Tăng sư được khuyến 

khích cởi bỏ cà sa và thành chiến sĩ, và có người trở thành 

tướng lảnh. Sau khi đánh bại quân Tamil nhà vua buồn khổ 

về vô số cái chết mà ông gây ra -cũng giống như tâm trạng 

của vua Asoka đã làm sau khi việc bại trận của Kalinga- có 

những A La Hán là các sư đã được khai ngộ đoan chắc với 

ông là người chết không ngăn lối của ông vào thiên đàng. 

Họ nói: „Muôn tâu bê hạ, ngài đã gây thiệt mạng cho một 

nửa dân tộc, nhưng Phật tử đã tìm nơi lánh nạn, những 

người khác tuân theo ngủ giới. Phần còn lại là những người 

xấu xa với những quan điểm sai trái, họ chỉ cũng được coi 

như thú vật. Bằng nhiêù cách khác nhau, bệ hạ sẽ soi sáng 

lời giáo huấn của Phật, chính vì thế mà xin bệ hạ đừng bận 

tâm lo nghĩ.“[lxxii] 

 

Đoạn sử này được viết ra mấy thế kỷ sau khi những biến 

động cố nhằm mô tả đúng vào lúc có những đe doạ mới từ 

Nam Ấn, đúng hơn nên được coi là nhằm suy nghĩ sai lầm 



ĐỖ KIM THÊM 

26 

khi cho rằng giết một người ác thì ít tội hơn một người đạo 

hạnh, giết một con người có chủ tâm thì tội nhiều hơn giết 

một thú vật. Trong mọi trường hợp thì nhà vua đã tìm 

phương cách sám hối về hành vi của mình bằng cách sống 

một cuộc đời hửu ích cho cộng đồng, trước khi tái sanh vào 

cỏi thiên đàng. 

 

Thực ra, Dutthagàmani là người đầu tiên thống nhất lại 

hòn đảo, ngay cả biên niên sử có nói rằng không phải tất cả 

những người chống lại ông đều là ngưòi Tamil và ông đã 

phải chống 32 vị vua trước khi tới được vương quốc của 

Elàra từ cực nam.[lxxiii] Khi sử cố tô đậm lại mọi hành vi 

của ông chỉ đơn thuần là một sự phòng vệ Tích Lan và bảo 

vệ Phật giáo là điều phóng đại. Sử đồng hoá người Tích 

Lan là theo Phật giáo và những người Tamil là lực lượng 

đang đe doạ có lẻ chỉ là một sản phẩm của những thời kỳ 

về sau. Có việc pha trộn về văn hóa và sắc tộc từ thời sơ 

khai, những việc này suy tàn dần từ thế kỷ thứ V khi những 

nhà lãnh đạo của ba vương quốc nam Ấn độ thành công 

trong việc làm suy yếu ảnh hưởng của Phật giáo trong xã 

hội Ấn độ giáo tại nam Ấn và đe doạ đến sự ổn định chính 

trị của Tích Lan làm nãy sinh sự lo sợ về những khó khăn 

cho Phật Giáo.[lxxiv] Đã có quá nhiều cuộc xâm lăng tác 

hại đáng kể trên đảo từ các nưóc Nam Ấn do người theo 

đạo Hindu cực đoan vào thế kỷ V, IX, X, XI và XIII. 

 

Thế kỷ XX tại Sri Lanka, có một cuốn sách lập luận về 

sư dính liú của tăng sĩ Phật giáo tới các vấn đề xã hội gây 

nhiều ảnh hưởng là cuốn Bhiksuwage Urumaya của 

Walpola Ràhula.[lxxv] Trong bối cảnh thuộc điạ, sách này 

nói về chủ nghiã dân tộc mang màu sắc tôn giáo và tinh 

thần ái quốc và mộ đạo của Phật tử Tích Lan. Sách cũng có 

đề cập đến hành vi của Dutthagàmani chống lại tướng 

Elàra, cuộc thánh chiến để nhằm giải phóng đất nước và 

tôn giáo khỏi gông kìm ngoại bang nhằm kềm hảm sự phát 

triển của Phật giáo.[lxxvi] 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

27 

 

Từ lúc ấy thì chủ nghiả ái quốc và lòng mộ đạo của 

người dân Tích Lan được kết chặt vào nhau. Ái quốc trong 

tinh thần tôn giaó vào thời kỳ này làm tăng thêm sức mạnh 

cho tỳ kheo và cư sĩ vì coi việc giết người để giải phóng tôn 

giáo và đất nước không phải là tội ác nghiêm trọng. 

 

Sử Mahà Vamsa kể rằng các đấng được coi như là A La 

Hán có nói những người Tamil bị giết không phải là 

người.[lxxvii] Ràhula nói đó là hoàn toàn đi ngược lại lời 

Phật dạy. Đối với chúng ta hiện nay, thật là khó mà xác 

nhận hay phủ định lời cuả các A La Hán sống vào thế kỷ II 

trưóc công nguyên đã có tuyên bố như thế hay không. 

Nhưng có một điều hiển nhiên là Mahàman Thera, tác giả 

của biên niên sử Mahàmàna Vamsa, sống vào thế kỷ thứ V 

sau công nguyên, đã ghi nhận điều này trong sử Mahà 

Vamsa.[lxxviii] Ông cho rằng điều này chỉ rõ các sư tăng 

có trách nhiệm trong thời kỳ này phải chấp nhận ý nghĩ như 

thế và coi rằng đó là một nghĩa vụ hy sinh khi dấn thân vào 

việc phục vụ cho xứ sở cũng giống như phục vụ cho tôn 

giáo. 

 

Khi Richard Gombrich phỏng vấn những sư tăng người 

Tích Lan vào thập kỷ 1960, ông tìm ra rằng hầu hết, nếu 

không phải là tất cả, các sư tăng hầu như do dự chấp nhận 

quan điểm do Dutthagàmani đề xuất, vì họ nghĩ rằng không 

hề phủ hợp với đạo đức Phật giáo.Tuy nhiên, những khuôn 

mẩu này quá mạnh đến độ khó có thể bị phá vở những sự 

kiện lịch sử.[lxxix] 

 

Khi các sư tăng được hỏi về đạo đức của vua 

Dutthagànmani trong chiến tranh, thì các câu trả lời có khác 

nhau đôi chút, nhưng tựu chung lập luận tiêu biểu là giết 

người Tamil là có tội, nhưng không quá trầm trọng, bởi vì 

mục tiêu chính không là giết người mà chính là cứu Phật 

giáo. Ông ta không hề có tâm địa giết người. Nhưng phải 



ĐỖ KIM THÊM 

28 

nói là ông ta không trả giá cho tội lỗi của mình là một điều 

sai.[lxxx] Chỉ có một vị sư nói rằng nhà vua sai lầm trong 

suy nghĩ của mình, khi cho rằng mục tiêu tối hậu của ông ta 

làm cho hành động của ông ta là đúng, thì đây là một điều 

sai. Chỉ có hai vị sư nói rằng vua không có tội. Một vị sư, 

dù tế nhị nhưng lại thẳng thừng, nói nhà vua không có tội 

khi giết ngưòi Tamil, khi họ có quan điểm sai trái. Vì thế 

giết người để cứu tôn giáo thì không sai. Người khác lại 

cho rằng giết người không có tội khi nhằm bảo vệ Phật 

giáo, đúng như Dutthagàmani làm.[lxxxi] 

 

Từ năm 1983 Sri Lanka thường có nhiều tin liên quan 

đến nổi loạn đẩm máu giửa các chủng tộc, vì sự xung đột 

dữ dội giửa chính quyền và kháng chiến quân thật nhẩm 

tâm trong chiến đấu dành độc lâp cho Tamil tại vùng đông 

bắc của hòn đảo.[lxxxii] Sự xung đột giửa đa số người Tích 

Lan, mà họ chiếm đến 74% và người Tamil chỉ chiếm có 

18 % dân số. Mục tiêu xung đột nhằm vào các vấn đề sử 

dụng ngôn ngử, các khu vực định cư cho nông dân và phân 

chia quyền lực cho địa phương. Ngôn ngử của Tích Lan 

chiếm ưu thế, những người nói tiếng Tamil cảm thấy bị 

thua thiệt trong vấn đề giáo dục và lao động trong chính 

quyền. Phương thức giải quyết định cư cho nông dân có 

dính liú tới phong trào của người Tích Lan trong các khu 

vực khô ráo, mà họ đã định cư từ thời sơ khai, làm bất quân 

bình dân số hiện nay với người Tamil trong các khu vực 

này. Việc tản quyển địa phương cho các khu vực của người 

Tamil được đặt ra nhằm giải quyết vượt qua các vấn đề 

kinh tế, mặc dù là các thành phần cực đoan luôn muốn tìm 

một nhà nước tự trị. Những căng thẳng bắt nguồn từ các 

vấn đề này càng lên cao trước những áp lực về dân số bộc 

phát lan rộng và thành quả tệ hại về kinh tế của xứ sở, mặc 

dù có nhiều kỷ lục tốt đẹp về y tế và giáo dục. 

 

Xung đột mang tầm vóc tôn giáo. Đa số những người 

Tích Lan là Phật tử và Phật giáo là một thành tố quan trong 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

29 

trong bản sắc của họ. Thực ra, trong chiều dài lịch sử về tôn 

giáo tại hòn đảo này thì ngưòi Tích Lan đã đóng góp rất 

nhiều trong việc bảo tồn và phát huy Phật giáo Nguyên 

Thuỷ. Hầu hết người Tamil là ngưòi Ấn, nhưng tôn giáo 

không đưọc coi trọng như là một phần trong bản sắc văn 

hoá của họ. Phật tử Tích Lan tự coi mình như là một thiểu 

số đang lâm vào nguy hiểm khi bảo vệ truyền thống xa xưa 

của mình. Trong khi người Tích Lan chiếm đa số trong 

nước, những chuyện xâm lăng của quá nhiều ngưòi Tamil 

từ Nam Ấn gây cảm tưởng bất an cho họ. Juergensmeyer đã 

phỏng vấn một sư tăng lãnh đạo vào năm 1987. Vị sư này 

có nói về phương diện điạ lý thì Giáo hội Phật giáo Tích 

Lan quá nhỏ bé và mong manh như là một giọt nước hay 

một hạt cát trong đại dương mênh mông.[lxxxiii] Ít nhất đối 

với người Công giáo nước Anh thì việc tuởng tượng ra 

những kịch bản sau đây sẽ mang lại sự hiểu biết vấn đề 

tường tận hơn trong tâm trí họ. Nếu so sánh đảo Ái nhỉ Lan 

thuộc về nước Anh giống với Sri Lanka và các quần đảo 

Bắc Âu giống như các nước Đông Nam Á, thì các bán đảo 

theo đạo Thiên Chuá này sau một thời kỳ dài là một pháo 

đài kiên cố của Thiên chúa giáo, phải đối phó với châu Âu 

thế nào khi hầu hết trở thành Hồi giáo, việc này giống như 

Phật giáo gặp phải khi đối đầu với Ấn độ giáo tại Ấn, khi 

sự hiện diện của người Hồi vây quanh vùng Nam Á của 

nước Anh có thể gây nên nhiều nổi lo âu, đặc biệt là nếu ở 

đó đã có một lịch sử về sự xâm lăng của người theo đạo 

Hồi ở châu Âu. Hơn nửa, nếu đạo Thiên chuá dù cải biến 

thành đạo Tin Lành, chỉ hiện diện tại Anh và các nước Bắc 

Âu, có thể so sánh giống như Phật giáo Nguyên Thủy tại 

Tích Lan, thì mối lo âu lại càng tăng lên. Dĩ nhiên, sự so 

sánh tương tự với tình hình của Do thái giáo tại Isarel nơi 

mà lại một lần nửa cho thấy ngưòi ta cảm nhận rằng có một 

nhu cầu bảo vệ đất nước vì lý do tôn giáo. 

 

Sau khi dành được độc lập tử người Anh vào năm 1948, 

Phật tử Tích Lan luôn tìm cách hồi sinh và phát triển văn 



ĐỖ KIM THÊM 

30 

hoá của mình sau thời kỳ thuộc địa. Họ cố vuợt qua những 

di sản của thực dân để laị khi đem lại tương đối cho người 

Tamil một thiểu số đặc quyền. Trong việc xây dựng chủ 

nghiã dân tộc dựa trên bản sắc Phật giáo và khi theo đuổi lý 

tưởng này thì họ dựa trên những nhận thức về nền văn 

minh Phật giáo Tích Lan và lại có những tác dụng tiêu cực 

là loại trừ những người Tamil không theo Phật giáo. Những 

giá trị của Phật giáo đã trở thành xáo trộn khi Phật giáo 

ngày càng được các tầng lớp dân chúng Tích Lan và cả 

nước xem như bản sắc. Trong khi sử Mahà-vamsa có ghi 

Đức Phật tiên tri rằng Phật giáo sẽ thịnh hành ở Sri Lanka. 

Điều này làm cho một vài người đã hiều lầm mà hổ trợ cho 

phong trào phục hồi lại toàn bộ và cho rằng chỉ có Phật tử 

giử vai trò lãnh đạo .[lxxxiv] Viễn tượng này đã đưa đến 

việc Phật tử lạm dụng vị thế đa số của mình và loại trừ 

người Tamil mà họ vẫn luôn nghĩ rằng mình còn là thiểu số 

đặc quyền. Chính khách người Tích Lan đã gây cường điệu 

tạo thu hút dư luận, họ lợi dụng tôn giáo để thủ lợi bằng 

cách tổng quát hoá các vấn đề chính trị.[lxxxv] Các đảng 

đối lập thường phản đối khi đảng cầm quyển không quan 

tâm đến các yêu sách của người Tamil. Cũng đã có những 

Phật tử chống lại việc này. Dù vậy, cả hai Đại hội Phật giáo 

Tích Lan và Tổng Hội Thanh Nìên Phật Tử Tích Lan đã 

thông qua nghị quyết yêu cầu chính quyền hủy bỏ hệ thống 

đảng phái.[lxxxvi] Sự chia rẻ giửa các tăng đoàn về các 

đường lối chính trị cũng không giúp được họ mặc dù có làn 

sóng dư luận chống lại việc này. 

 

Nhưng đối với người cực đoan từ hai phiá, bao gồm cả 

những sư tăng đã biểu tình chống lại những nhượng bộ cho 

người Tamil, thì những người hoà diụ có thể giải quyết vần 

đề xung đột sắc tộc bằng cách nghiên cứu những quan tâm 

từ hai phiá và khuyến khích việc tha thứ cho nhau những 

sai lầm trong quá khứ. Trong những nổ lực nhằm bảo vệ 

Phật giáo, Phật tử Tích Lan cần phải quan tâm nhiều hơn 

nửa đến các vấn đề mà họ đang bảo vệ và nên ít chú trọng 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

31 

hơn những nhu cầu cho nội dung chính trị của vấn đề này. 

Nhấn mạnh lại giá trị Phật giáo về bất bạo động và khoan 

dung là việc cần thiết, xem đó như là một mô hình đa 

nguyên về chủ nghĩa dân tộc mang màu sắc Phật 

giáo.[lxxxvii] Tambiah chỉ rỏ rằng khi nhà nước chú trọng 

quá mức vào luật lệ Anh làm di sản, nhưng luât lệ này 

không thể tìm ra được những vấn đề đặt ra trước thời thuộc 

địa.[lxxxviii] Các vị vua trước thời thuộc điạ Anh đã dựa 

theo mô hình một giải ngân hà có một tâm điểm tương tác 

một cách năng động với các nước chư hâù hoặc các nhóm 

di dân vây quanh, mà không hề dựa trên một mô hình nhà 

nước cứng nhắc và độc quyền.[lxxxix] Ông cảm thấy rằng 

việc lý tưỏng hoá quá khứ xa xưa của Tích Lan đã đưa đến 

việc xem nhẹ thời trung cổ và trước thuộc địa mà thời đó đã 

có một nền văn minh đa nguyên và đa văn hoá mang đặc 

trưng Phật giáo.[xc] 

 

Vào cuối thập kỷ 1990 chính quyền của bà Kumaratunga 

đã có nhũng đối thoại hòa diụ với người Tamil cực đoan và 

cố gắng đánh bại người Tamil theo phong trào kháng chiến 

Tiger. Tháng 11 năm 1997 bà đã đề ra kế hoạch lập ra một 

quốc gia với mô hình liên bang và điạ phương tự trị, đặc 

biệt là các lảnh vực an ninh, nông nghiệp và thuế vụ. Trong 

khi những người theo chủ nghĩa dân tộcTích Lan và các 

nhà sư nổi tiếng chống lại việc này, người ta vẫn hy vọng 

rằng sẽ đạt đến sự đồng thuận qua cuộc trung cầu dân ý để 

đánh đổi việc tổn thất ít nhất 50000 sinh mạng, quân phí 

lên đến một phần tư kinh phí chính phủ và nền kinh tế 

thành lụn bại qua thời gian. 

 

Đông Nam Á 

 

Trong thập kỷ 1970 tại Thái dân chúng cảm thấy bị đe 

doạ nặng nề bởi phong trào nổi dậy của cộng sản và sự xâm 

lăng của cộng sản sau khi Việt nam, Lào và Kampuchia rơi 

vào tay lực lượng này. Nhiều người thấy đây là một nguy 



ĐỖ KIM THÊM 

32 

cơ trầm trọng cho đất nước, Phật giáo và hoàng gia: đây 

chính là ba trụ cột của xã hội Thái. Trong chiến tranh Việt 

Nam đã có những căn cứ không quân của Mỷ đóng tại Thái 

để dùng vào việc ném bom vào các khu vực của cộng sản 

và các đường hậu cần tại Việt Nam và Kampuchia. Trong 

bối cảnh này, Kittivuddho một nhà sư nổi danh chống cộng 

cực đoan[xci] đã tuyên bố trong một cuộc phỏng vấn của 

một tạp chí vào 29 tháng sáu 1976 là việc giết cộng sản hay 

cực tả không phải là sai lầm, vì việc giết như thế không 

phải là giết người. Bởi vì bất cứ người nào phá hoại đất 

nước, tôn giáo hay hoàng gia thì không phải là người mà là 

qủy. Chủ ý của chúng ta không phải là giết người mà là giết 

qủy. Đó là nhiệm vụ của tất cả những người Thái.[xcii] 

 

Ở đây người ta thấy một âm vang về khái niệm của con 

người mà không phải là người trong sử Mahà-vamsa. Sử 

này nói khi ta chấp nhận việc giết người là trái lời Đức Phật 

dạy, thì việc giết người như thế chỉ xuất phát từ sự phân 

biệt như là tội nhỏ, nhưng đền bù lại bằng công đức. So 

sánh như vậy thì chẳng khác nào như giết cá rồi nấu dâng 

lên làm của cúng bố thí cho các nhà sư. Cuộc phỏng vấn 

này đã gây công phẩn trên báo chí Thái mà ông ta bị kết án 

là khuyến khích gây ra việc tắm máu một cách ngu 

xuẩn.[xciii] Hội đồng trưởng lão của giáo hội đã tố cáo việc 

biện minh giết người của ông và kêu gọi tăng đoàn kỷ luật 

ông vì đã vi phạm giáo luật khi gây ra những hậu quả tiêu 

cực.[xciv] Thực ra, ngoài một phần nhỏ ngoại lệ, không có 

giáo luật nào cấm tăng sư phát biểu bất kỳ quan điểm gì. 

 

Kittivudho đã tự bào chửa trong một bài thuyết pháp cho 

các vị sư mà trong đó ông nói rằng ý định diển đạt của ông 

trong bài phỏng vấn là giết chủ nghiả cộng sản như là một 

ý thức hệ ác qủy không phải là tội. Trong một bài thuyết 

pháp dành cho các sĩ quan quân đội, dù vậy, ông ta xác 

định rằng nhiệm vụ của sư tăng là tiêu diệt chủ nghiả cộng 

sản, nhưng thực tế là giết nguời cộng sản. Trong một bài 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

33 

thuyết pháp trước đó, ông nói rằng khi đối diện với một 

nguy cơ trầm trọng cho đất nưóc, tôn giáo và hoàng gia thì 

ông muốn cởi áo cà sa để giết quân thù. Trong một bài 

thuyết pháp cho các binh sĩ, ông nói giết 50.000 người để 

bảo đảm hạnh phúc cho 42 triệu dân Thái đó là điều chính 

danh. Làm điều này là việc đáng ca ngợi và không sa vào 

địa ngục. Nếu chúng ta muốn bảo vệ đất nước, tôn giáo và 

hoàng gia, thì đôi khi chúng ta phải hy sinh nguyên tắc đạo 

đức cho sự sống còn cho các định chế này. Ông thấy rằng 

phải hy sinh việc thiện nhỏ để cứu vớt những việc thiện cao 

cả hơn. Trong một bài thuyết pháp nhân ngày lể của Phật 

giáo, ông nói rằng chính vì bạo lực của cộng sản chống lại 

các sư tăng, nên hãy kiên quyết giết tất cả mọi người cộng 

sản và xoá sạch họ tại Thái … Bất cứ ai muốn được ghi 

công phải tiêu diệt công sản. Người nào giết người cộng 

sản sẽ đưọc ghi công. Nếu người Thái không giết cộng sản 

thì họ sẽ giết người Thái.[xcv] 

 

Những người đồng ý với quan điểm của ông đã đưa đến 

cuộc đảo chính của quân đội vào tháng mười 1976 làm 

chấm dứt một nền dân chủ được ba năm. Người ta thấy 

cảnh sát và các lực lượng cực hửu đã gia tăng các cuộc tấn 

công đẩm máu vào các nhóm sinh viên thiên tả và cộng sản 

đang chiếm các đại học.[xcvi] Đây là một thời kỳ không 

may mắn cho chính trị Thái. 

 

Tại Miến Điện trong dân gian ai cũng có một tư tưởng 

về thời đại hoàng kim hướng về ảo tưởng tương lai huy 

hoàng là sẽ do càc minh vương khác nhau như Cakkavatti, 

Bodhisatta và Setkya MinBuddha Yaza, cai trị là những vị 

vua vừa có khí giới vừa theo Chính Pháp của Phật.[xcvii] 

Vị vua tương lai vừa có quyền lực thần bí để vượt qua mọi 

xáo trộn và tái lập được Chính Pháp của Phật trên thế 

gian.Trong thời kỳ bất mãn lan rộng, một nhà lành đạo có 

sức thu hút quần chúng phải nhập cuộc lãnh đạo nông dân 

nổi dậy để chống lại nhà vua hay thực dân Anh. Điều này 



ĐỖ KIM THÊM 

34 

đã xãy ra vào những năm 1839, 1855, 1858 và 1860. Lý 

tưởng này gắn liền với phong trào kháng chiến chống lại 

Anh vào năm 1886 cho đến 1869, phong trào nổi dậy của 

nông dân vào năm 1922 và cuộc chiến của nông dân vào 

năm 1930-31.[xcviii] Giáo lý Phật giáo được chấp nhận 

khá phổ cập trong dân chúng về việc duy trì sự chống đối. 

Ngay cả Fiwelding Hell ghi nhận rằng trong suốt thời kỳ 

ông ta ở Miến Điện, dù luôn luôn có những cuộc vùng dậy, 

ông không hề thấy có sư tăng nào tham gia các việc này. 

 

Tại Miến Điện, Thái Lan, Kampuchia và Lào, các vương 

quốc này chịu nhiều thăng trầm và không hề thiếu các xung 

đột lẩn nhau.[xcix] Trong chiến tranh các chùa Phật giáo bị 

phá hoại, tượng Phật và kinh kệ bị tướt đoạt như chiến lợi 

phẩm.[c] Việc này xảy ra vì lẽ họ coi đây như là nguồn gốc 

của một quyền lực thần bí đầy thắng lợi mà họ hưởng và 

chiếm từ bất cứ người nào đã có. Tại Miến Điện thế kỷ XI, 

vua Anawarta đã tấn công vào vương quốc Thaton, Nam 

Miến Điện, và lấy đi một bản sao của kinh Phật giáo 

Nguyên Thủy, nhưng Thato không đồng ý đưa lại cho khi 

vương quốc Anawarta khi nhập theo môn phái này. Năm 

1767 quân đội Miến Điện cũng phá hủy Ayutthaya, thủ đô 

của nước Xiêm, bây giờ gọi là Thái, phá huỷ hầu hết các tu 

viện Phật giáo. Khi ta biết đến sự hủy diệt này, ta có thể 

ngạc nhiên tự hỏi taị sao có thể xảy ra như thế được khi các 

binh sỉ Phật giáo lại phạm lời giáo huấn của Phật về việc 

cấm sát sinh, khi họ mất đi mọi sự kềm chế trong chiến 

tranh và trở nên quá thô bạo. Tuy nhiên để so sánh với 

những người không phải là Phật tử, điều này có thể coi như 

không công bình, thí dụ như ta xem nhẹ những bạo lực 

khủng khiếp trong chiến tranh Thiên chúa giáo tại châu Âu 

cho đén thế kỷ XVI. 

 

Khi Phật giáo nhấn mạnh đến tinh thần không sân hận 

và hoà ái, thì điều này có nghĩa là, trong cả hai xã hội Thái 

và Miến Điện, khi đối mặt với lời lẻ giận dử hay thù nghịch 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

35 

thì người ta chỉ châu mày và nên tránh bằng mọi giá. 

Những hành vi này được coi như là ngưòi thiếu tự chế và 

thiếu quân bình. Người Thái là những người không khả 

năng giử lòng thù hận. „Trong lúc tôi lưu trú tại Bangkok 

tôi không bao giờ nhớ có một trường hợp duy nhất nào mà 

thấy hai người Thái lại nổi nóng và hiếm khi cải nhau.“[ci] 

 

Tính vui hài có thể giúp tránh mọi thù nghịch và tình 

trạng xung đột tiềm tàng. Những cách nói bóng gió, tán 

gẩu, gián tiếp thoá mạ, đôi khi là những phương cách dể 

gây sự.[cii] Đôi khi giới quan sát phương Tây bình luận 

rằng khi một người Thái bị thực sự xua đuối và nổi giận, 

đưa tới một loại bạo lực đột nhiên phát sinh không thể tiên 

đoán được. Những cơn bùng giận đôi khi làm giảm đi 

những bộc phát các gây hấn từ uất ức. Tuy nhiên quan điểm 

này không thể giải thích được những dấu hiệu tinh tế khi 

cơn giận đang lên mà bất cứ người Thái nào cũng có thể 

thấy đưọc. Thực ra không hề có nổi giận nào là đột nhiên. 

Người Miến Điện và ngưòi Thái không còn bị người Anh 

đàn áp nửa, dù sự đàn áp này khá quen thuộc tại Sri Lanka, 

nơi mà Martin Southwold giải thích rằng tại sao mức độ 

giết ngưòi tại Sri Lanka lại cao hơn. Ông ghi nhận tỷ lệ giết 

người có khuynh hướng cao nhất trong giới ngư phủ và ông 

ngạc nhiên bởi vì dù họ theo đạo Phật mà họ lại coi thường 

việc phạm giới đầu tiên của Phật là sát sanh khi họ thường 

xuyên giết cá. Điều này cho thấy rằng họ cảm thấy rằng họ 

đã là người gây tội. 

 

Trung Quốc 

 

Như ta đã thấy, kinh Đại Thừa có một đoạn cho phép sát 

sinh trong nghịch cảnh trừ khi việc này được bắt nguồn từ 

lòng từ tâm và thực hiện với thiện xão. Những trong mức 

độ nào thì cách lý giải về sử dụng bạo lực này có phản ảnh 

được việc tu tập của Phật tử tại Đông Á không? Ở Trung 

Quốc, giới luật của tu viện có ghi ra điều thứ nhất là việc 



ĐỖ KIM THÊM 

36 

loại ra khỏi tăng đoàn một nhà sư có ý định giết người, thay 

cho điều thứ ba của giới luật nhằm đặt tầm quan trọng của 

vấn đề.[ciii] Đến tuổi thì các Phật tử nổi tiếng về cách trốn 

tránh thi hành nghĩa vụ, và những người không là Phật tử 

than phiền một sự thật là các sư tăng lại đưọc miển đăng ký 

nghĩa vụ.[civ] 

 

Tuy thế, một trong những lý do giải thích tại sao những 

người không phải là Hán tộc ở vùng Hoa Bắc theo đạo Phật 

lại được hưởng nhiều ơn phước mầu nhiệm trong thời kỳ 

chiến tranh.[cv] Dù họ quan tâm đến tu tập, sư tăng đã giúp 

họ hướng nhiều hơn về những phương cách hiếu hoà. Qua 

nhiều thế kỷ, quân đội Nhật và Trung Quốc đã dùng biểu 

tượng Phật giáo, cờ phướng gây thêm sức hành động và 

hăm doạ đối phương. Thiên Vương Tỳ Sa Môn, 

Vaisravanan, một trong Tứ Đại Thiên Vương của Phật giáo 

cổ điển đã trở thành nghi lể chính trong thời nhà Tần, 

Trung Quốc, nhằm bảo đảm thắng trận để bảo vệ chánh 

pháp. Ở Nhật thì vị này cũng như là thần linh phù hộ cho 

binh sỉ. Phật tử Trung quốc và Nhật bản cũng đã đưa các vị 

thần chiến tranh không thuộc Phật giáo vào trong đền đài 

thí dụ như Shinto kam a Hachiman, đưọc coi như là Bồ 

tát.[cvi] Các vị vua Trung quốc đôi khi cũng dùng đến 

những luận giảỉ của Phật giáo để sử dụng bạo lực. Năm 

581, sau khi Tuỳ Văn Đế, Wenti, đã thiết lập nhà Tuỳ, Sui, 

ông tự tuyên bố mình là minh vương Calkkavatti. Ông nói 

chúng ta coi vũ khí chiến tranh toả ra cho chúng ta hương 

trầm và hương hoa. Ông nguyện tu theo hạnh Bồ tát và cho 

rằng chiến thắng của ông chấn hưng Phật giáo và ông là 

ngưòi bảo trợ hào phóng cho Phật giáo.[cvii] 

 

Ở Trung Quốc đã có một vài vụ dinh liú của tăng sư với 

bạo lực: Những cuộc nổi dậy, khởi nghiã hay chống đối của 

nông dân có tổ chức, dù được khơi mầm hay gợi ý từ 

những Phật tử không hề thiếu taị một số điạ phương dù 

không trở thành chủ yếu trong lịch sử Trung Quốc, như đã 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

37 

xảy ra tại Nhật. Các địa phương liên kết nhau trước sự yếu 

kém của nhà nước tâp trung vào trung uơng như tại Nhật. 

Khi quyền kiểm soát ở trung ương yếu đi, tôn giáo trở 

thành phong kiến cũng như xã hội, ngưòi ta thấy rằng các 

sư tăng từ trong dân chúng lại tạo ra bè nhóm có vũ trang 

hoặc tự đặt mình vào vị thế lãnh đạo các nông dân. Tất cả 

đều có sự cấu kết của cường hào ác bá địa phương muốn 

dành tự trị.[cviii] 

 

Nhật Bản 

 

Tại Nhật, Phật tử can thiệp vào sinh hoạt nhà nước công 

khai hơn tại Trung Quốc. Thực vậy, đã có một sự phối hợp 

giửa Phật giáo và nhà nước từ khi Phật giáo du nhập vào 

Nhật từ năm 538 sau công nguyên. Đến thế kỷ thứ X trong 

triều đại Bình An, Heian (794-1185), trật tư xã hội đã bị 

đảo lộn và một chính quyền trung ương mạnh không được 

tái lâp cho đến khi triều đại Đức Xuyên, Tokugawa (1603-

1867). Trong thời kỳ mà một xã hội phong kiến phát triển 

thì can thiệp của các lãnh chúa địa phương chiếm ưu thế, 

ngay cả đến một đề án nhằm thống nhất đất nước thúc đẩy 

các phe phái đồng thuận về sự thống lãnh này.[cix] Đây là 

thời của các sòhei, hay các sư tăng lãnh đạo, việc này được 

coi như là một phần trong sinh hoạt đất nước.[cx] Một yếu 

tố trong các sự kiện này là các tu viện là trung tâm quyền 

lực chính trị và nơi cấp phát đất đai trong thời ký bất ổn xã 

hội trong khi quyền lực chính trị chỉ là chuyện tha hồ dành 

giật cho bất cứ ai. Một yếu tố khác nửa là Phật tử Nhật 

đồng hoá mạnh mẽ mình với các tu viện hay các tăng 

đường, họ trở thành nhiều môn phái, đến đổi mà sự khác 

biệt các tông phái này quá rỏ nét hơn các nước khác theo 

Phật giáo.[cxi] 

 

Vào thời Bình An, giới quý tộc trị vì, vừa hoang phí vừa 

đàn áp, đã đòi hỏi tăng thuế và bắt dân làm việc nhiều hơn. 

Dân chúng phải tìm cách ẩn lánh vào các chuà vì là nơi 



ĐỖ KIM THÊM 

38 

được miễn mọi sưu dịch. Một vài người vào chùa ở và 

không chỉ mang danh là sư mà thôi, lại được chùa cấp đất 

cho họ. Chùa cũng sử dụng một lực lượng có vũ trang 

nhằm gìn giử đất đai của mình chống lại nhà nước và sứ 

quân. Các sư tăng cũng có vũ trang nhằm chống lại các 

lãnh đạo môn phái của mình, thường là những ngưòi có gốc 

quý tộc hay có quan hệ với triều đình. Vào năm 1100, tất cả 

mọi tu viện lớn của Nhật đều theo môn phái Thiên Thai, 

Tendai, một tông phái được thành lập cùng khắp và đều có 

vũ khí để bảo vệ quyền lợi của mình.[cxii] Một bản kinh 

chính của môn phái Thiên Thai là Kinh Đại Niết Bàn, 

Mahảparinivàna Sutra, có ghi lại nhiều đoạn kinh cho phép 

sử dụng bạo lực để bảo vệ chánh pháp. Cùng vào thời phát 

triển này, các sứ quân địa phương đã tạo nhiều cuộc nổi 

loạn nhằm chống triều đình.[cxiii] Xung đột phong kiến và 

tranh giành sứ quân bộc phát mà trong đó cũng có tranh 

giành giửa các môn phái và hoàng gia, giửa các môn phái 

và các sứ quân và giửa các môn phái với nhau.[cxiv] 

 

Trong thời kỳ Liêm Thương, Kamakura, đầy hổn loạn 

(1192-1333), quyền lực của nhà nước trung ương bị hoàn 

toàn tan biến. Luật lệ là do giai cấp tướng quân, shogun, và 

các võ sĩ, bushi, làm ra. Chính giới võ sĩ đã giúp Phật giáo 

phát triển trong dân chúng, mặc dù họ cố dẹp bỏ những gốc 

tích xâu xa. Những tinh thần tự kỷ luật về đạo đức hay 

những nguyên tắc tu tập thiền định, coi thường cái chết, 

giúp cho võ sĩ chống trả lại âm mưu tấn công của người 

Mông cổ vào năm 1274 và 1281.[cxv] Thiền sư Minh Am 

Vinh Tây, Eisai, (1141-1215) lập ra môn phái thiền Lâm 

Tế, Rinzao, được sứ quân bảo vệ tại thủ đô Kamakura, giúp 

cho sự liên kết giửa Lâm Tế và võ sĩ được bền vửng. Các 

thiền sư thuộc môn phái Lâm Tế đã dạy cho các võ sĩ là 

những người chiến đấu trầm tỉnh, can trường, kỷ luật, 

không biết sợ hải trước cái chết. Điều này có thể xem như 

là một mẩu mực cho những thiện xảo trong những hình 

thức nhằm đưa Phật giáo thích nghi vào cuộc sống cho từng 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

39 

nhóm người riêng biệt trong dân chúng. Võ sĩ đã ca ngợi 

tinh thần kỷ luật, dung dị và trực diện của Thiền. 

 

Nhà cải cách quân phiệt, quốc gia cực đoan Nhật Liên, 

Nichiren (1222-82) và cũng là người từng sáng lập tông 

phái Thiên Thai, đã lập ra tông phái mới, Nhật Liên Tông, 

kêu gọi chính phủ đàn áp những tông phái Phật giáo khác, 

vì ông coi các tông phái này làm suy yếu đi nươc Nhật, 

nhưng ông không thành công. Để hổ trợ cho những lập luận 

của mình ông trưng dẫn kinh Đại Niết Bàn, Mahà-

paranivảna Sutra. Tông phái này gặp phải sự xung đột với 

Tịnh Độ Tông, Jodo Pure Land, đặc biệt là chi phái Tịnh 

Độ Chân Tông, Jòdo shin. 

 

Thời kỳ Túc Lợi Mạc Phủ, Ashikaga, (1333-1573) là 

một thời kỳ hổn loạn thường xuyên, được cai trị cùng lúc 

của hai vua theo quy luật của hai sứ quân tranh quyền. Chi 

phái Tịnh Độ Chân Tông trở thành trung tâm của mọi tu 

viện kiên cố, tín đồ có vũ trang, cã tăng sĩ lẩn cư sĩ, nhằm 

bảo vệ tín ngưỡng và quyền năng của Đức Phật A Di Đà. 

Họ chiến đấu cuồng tín và tin rằng mình sẽ được tái sinh 

vào cõi tịnh độ nếu họ bị giết. Vào thế kỷ XVI tông phái 

này đã tổ chức và lãnh đạo nông dân nổi dậy và nắm quyền 

tại một khu vực của Nhật.[cxvi] Thế kỷ này cũng chứng 

kiến được các Phật tử Nhật Liên Tông tấn công vào các cơ 

sở của Tịnh Độ Chân Tông và Thiên Thai Tông. 

 

Thiên Thai Tông đã duy trì đạo quân của mình và Chân 

Ngôn Tông, cũng làm như vậy. Năm 1409, các sư của 

Thiên Thai Tông đã phổ biến tài liệu sau đây mà thường 

quy kết cho là của Ryògen (912-85): „Không có văn hoá 

văn chương thì sẽ không có nghi lể biệu lộ lòng kính yêu 

đối với các bậc trưởng thượng, không có quân đội thì sẽ 

không có phương tiện để gây ấn tượng với các thuộc hạ. 

Thế gian sẽ được bình an nếu văn hoá và quân đội bổ sung 

cho nhau.“[cxvii] 



ĐỖ KIM THÊM 

40 

 

Họ còn cho rằng trong thời kỳ này chánh pháp đã suy vi, 

dân không còn tôn kính tôn giáo. Do đó, cần phải có shuto, 

một nhóm người được tuyển ra từ các sư tăng kém năng 

lực, để ngăn ngừa mọi bất ổn nơi tu viện, mọi dị giáo và tạo 

điều kiện cho việc tu tập và thiền định.[cxviii] Tiểu sử của 

Royen cho thấy cùng thời gian này Royen đã thúc dục các 

vị sư của Thiên Thai tông dùng vũ khí để bảo vệ sự chính 

thống của các kinh sách Đại Thừa chống lại mọi dị 

giáo.[cxix] 

 

Tuy thế, vào thời kỳ Túc Lợi Mạc Phủ, Ashikaga, thiền 

viện là nơi trú ẩn về an toàn, văn hoá, giáo dục, nghệ thuật 

mà một phần Thiền Lâm Tế đã có những ảnh hưởng sâu 

đậm. Thiền sư không tham gia vào các đấu tranh có vũ 

trang, mặc dù họ huấn luyện cho các võ sĩ và che chở cho 

các võ sĩ này khi cần thiết.[cxx] Lý tưởng của Thiền tông 

về sự vô tâm và về phản ứng tự nhiên đột hiện mà không 

ràng buộc bởi tinh thần chấp trước đã ảnh hưởng đến kiếm 

thuật. Khi xem chuyện sống chết như là một hiện tượng vô 

nghiả, thì lý tưởng này giúp cho ta không do dự, không sợ 

hải trước cái chết. Suzuki đã trích một bài thơ Nhật từ thời 

trung cổ nói về tinh thần vô tâm này với trích đoạn sau đây 

 

But striking is not to strike, nor is killing to kill 

He who strikes and he who is truck 

They are both no more than a dream that has no reality 

[cxxi] 

Nhưng tấn công không phải là tấn công và giết không 

phải là giết 

Người tấn công và người bị tấn công 

Cả hai đều không hơn một giấc mơ, mà giấc mơ này 

không hiện thực 

(Bản dịch xuôi của Phan Tấn Hải) 

Đánh người, tâm vô tư 

Giết người, lòng cũng chẳng 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

41 

Kẻ công như người thủ 

Ta, người có thực chăng 

(Bản dịch thơ của Lê Cao Bằng) 

Chuyên luận về những trầm tư tối thượng là một bản 

vănThiền vào đời nhà Tần Trung Quốc thế kỷ thứ VII đã 

giải thích rằng chỉ có điều ác trong khi giết người là có tội, 

nếu như kẻ sát nhân không coi chuyện chết như hư không 

và giống như mơ. Đến chừng nào mà người ta nhận ra một 

người hay một sinh vật thoát thai từ hư ảo, thì người ta 

không thể giết được một con kiến. Dù vậy, một người khi 

chối bỏ quan niệm này có thể giết người một cách tương tự 

như những thiên tai như giông bảo hay đá sụp chết 

người.[cxxii] Ngay cả khi cáo buộc rằng một người đã hiểu 

được sư hư aỏ của cuộc đời cũng có thể giết người được, 

thì điều này không thuyết phục. Những người như thế phải 

biết rằng chính họ và vị thế của họ cũng là hư ảo luôn. 

 

Vào cuối đời mình thì đôi khi các các võ sĩ dành thì giờ 

để suy nghiệm tại các tu viện. Nhưng khi họ còn hoạt động, 

đôi khi họ lại chấp nhận nghiệp sắt máu của mình vì đã 

sinh ra trong gia đình võ sĩ như là một quả nghiệp trong 

quá khứ. Taị Nhật, vì quá tôn sùng vào lòng trung thành 

với gia đình và truyền thống nên những quan điểm sai lầm 

về quả nghiệp càng sâu đậm.[cxxiii] 

 

Hai sứ quân quyền lực nhất đã dẹp tan những tu viện có 

vũ trang, với những trung tâm của Thiên Thai Tông trên 

núi Hiei, việc phá hủy này làm hàng ngàn cư dân bị giết, 

không có chết các tăng sư.[cxxiv] Chiến dịch bình định hoá 

này đã giúp thiết lập triều đại Đức Xuyên, Tokugawa 

(1603-1867) khi đất nước được thống nhất dưới sự lãnh đạo 

độc tài quân phiệt. Thời kỳ này Nhật Bản đã bế môn toả 

cảng chỉ trừ một vài thương nhân từ thế giới bên ngoài. 

Đến thế kỷ XVI thì người Bồ Đào Nha đã du nhập Thiên 

chuá giáo vào Nhật. Nhiều nhà lãnh đạo đã tạo thuận lợi 

cho việc truyền giáo với cả bạo lực cốt để ngăn trở quyền 



ĐỖ KIM THÊM 

42 

lực của các tu viện Phật giáo. Hiện nay, việc ngược đải 

nhẩn tâm này được coi như là một thái độ có thể bị ảnh 

hưởng ngoại bang và chỉ là sự tranh đấu cuả một vài tôn 

giáo bí mật. Năm 1614, Phật giaó được thiết lập thành giáo 

hội và là cánh tay của nhà nước. 

 

Qua nhiều thế kỷ thì giới võ sĩ quý tộc lãnh chúa được 

biết nhất là kiếm sĩ Samurai, thuật ngữ này gốc để chỉ 

những người lính chuyên nghiệp xuất thân từ các tầng lớp 

thấp trong xã hội hơn giới võ sĩ bushi.[cxxv] Các lãnh chúa 

thời xa xưa đã ngộ được thiền trong một chừng mực nào 

đó, nhưng áp dụng các phép việc tu tập thiền vào áp dụng 

trong kiếm cung, kết hợp vào các giá trị tâm linh, đây là 

một hiện tượng chủ yếu chỉ có trong thời kỳ Đức Xuyên, 

Tokugawa, một thời kỳ mà đất nước sống bình yên và giới 

kiếm sĩ hưởng nhiều nhàn nhã. Võ thuật của ngày xưa, 

bujutsu, liên hệ đến hiệu năng trên chiến trường, thì nay trở 

thành budò, một phương cách võ thuật nhắm vào việc đào 

tạo tâm linh và đạo đức,[cxxvi] mà bendò là một thí dụ về 

phương thức. Bằng cách này thì ảnh hưởng của thiền có thể 

tìm thấy trong việc nhấn mạnh đến tập trung thiền định, kỷ 

luật và kham khổ, không dùng ngôn ngử đối thoại trực tiếp 

giửa thầy và trò.[cxxvii] 

 

Takuan Sòhò Zenji (1573-1645) khi dạy thiền cho người 

khấn nguyện làm võ sĩ ngay trọn đời đã tìm cách đưa cho 

họ suy nghĩ đến vấn đề này qua các ngôn ngữ thiền. Ông 

diển giảng về tinh thần vô tâm trong Fudòchi 

shinmoyoroku: „Tinh thần vô tâm cũng giống như tinh thần 

nguyên thủy. Đó là một tâm trạng cố bỏ mọi sự cứng nhằc, 

áp đặt và phân biệt hoá và khái niệm các vấn đề tương tự. 

Nếu người ta có thể thực tập được tinh thần vô tâm này 

xuyên suốt thì sẽ không dừng lại trước một sụ vật đơn 

thuần nào và cũng sẽ không mất nó.“[cxxviii] Sự thích nghi 

uyển chuyển này chắc chắn là có giá trị dù trong một cuộc 

đời bình thuờng hay cuộc đời của một võ sĩ, dù trong nguy 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

43 

biến hay tu tập. Takuan không hề chống lại việc áp dụng 

các phương pháp tu thiền cho các kiếm sĩ: „Gươm ra khỏi 

vỏ mà không có ý muốn của gươm. Đó là tâm trạng trống 

rổng. Nó giống như một luồng ánh sáng. Người sẽ bị đánh 

bại cũng ở trong tâm trạng trống rổng cũng như khi một 

ngưòi cầm gươm. Đừng bận tâm nửa với thanh gươm anh 

đang đeo, hảy quên những gì đang làm và chống quân thù. 

Đừng để tâm vào người đang đứng trước mặt anh. Tất cả 

họ chỉ là hư không, nhưng hãy giử tâm mình đang bị hư 

không vây hảm.“[cxxix] 

 

Những ý nghĩ như vậy có vẻ nguy hiểm về mặt đạo đức, 

nhưng Takuan đã thích ứng lời giáo huấn cho những người 

đã khấn nguyện chiến đấu từ thuở lọt lòng. Ông cũng nhấn 

mạnh đến đức tính thiện cảm và từ tâm. Dù là giết hay cứu 

người, một người hoàn thành nhiệm vụ hành động với tinh 

thần tập trung cao độ, và nhất là không chú trọng vào việc 

phải quấy, người ta có thể phân biệt đúng sai.[cxxx] Thời 

kỳ này tác phẩm của Takuan đã gây ảnh hưởng vào sự 

thành hình kiếm thuật của Nhật, mặc dù đạo đức Khổng 

giáo và nghi lể của Chân ngôn tông, Shingon, cũng gây ảnh 

hưỏng song hành với thiền.[cxxxi] 

 

Thiền trở thành một trong những ảnh hưởng vào đạo đức 

của chiến binh, nổi danh như võ sĩ đạo, Bushido.[cxxxii] 

Việc này bắt nguồn từ những giá trị của các lãnh chúa trước 

kia và Khổng giáo[cxxxiii] khi nhấn mạnh đến tinh thần 

trung thành đối với các lãnh chuá phong kiến, tự hy sinh, 

giử gìn thanh danh gia đình, sức mạnh, thiện xảo, vô úy, tự 

kiềm chế, thư thái trước cái chết, tâm hào phóng.[cxxxiv] 

Trong thời kỳ Đức Xuyên, Tokugawa, giá trị học vấn theo 

Khổng giáo được tôn trọng, dù vậy, điều này làm cho 

khuynh hướng Samurai coi thường các giai cấp khác trong 

xã hội lại tăng lên. Điều tệ hại nhất của việc này là tự nó 

biểu hiện ra làm tổn thương đến tầng lớp bình dân. Tuy 

nhiên, giá trị của Khổng giáo về lòng nhân và quân tử và 



ĐỖ KIM THÊM 

44 

tinh thần hy sinh của Phật giáo cũng có nghĩa là các võ sĩ 

trở thành các quan lại có hiệu năng cho đất nước nếu tính 

theo bậc thang về nghề nghiệp. 

 

Từ đó cho đến nay, nói chung thì việc huấn luyện 

nghiêm chỉnh kiếm thuật cùng mang đến giá trị của Phật, 

Khổng và Lảo giáo, vì khắc sâu được những đặc điểm như 

khiêm tốn, kiên nhẩn, hợp tác, kỷ luật, tự kiểm, tinh thần 

minh mẩn, thân thể tráng kiện, và đặc biệt giúp đem lại 

niềm vui trong hành động và thành đạt mà lại không bon 

chen.[cxxxv] Các chuyện kể về những anh hùng trong quá 

khứ đều mang những giá trị ấy, thí dụ như chuyện kiếm sĩ 

Kami-idzumi Hidesuma, người đã cứu một đưá trẻ bị kẻ 

cướp bắt làm con tin và đe doạ giết chết. Hidetsuma giả 

trang thành một nhà sư lấy được lòng tin tên cướp, rồi đánh 

bại y bằng nhu thuật, ju jutsu, và giao y cho dân làng xét 

xử.[cxxxvi] Không phải ai cũng tuân thủ các giá trị này vì 

Bushido có chứa chấp nhiều phần tử không liên quan đến 

Phật giáo, mà họ mang bổn phận báo thù[cxxxvii] và coi 

thường sinh mạng. 

 

Từ thế kỷ XVIII, một hình thái mới của Thần đạo, 

Shinto, bắt đầu được phát triển như một tôn giaó chính 

thống tại Nhật nhằm phân biệt với những Phật và Khổng 

giáo ngoại nhập, giả tạo. Năm 1868, việc này được kết thúc 

bằng một cuộc lật đổ chế độ Đức Xuyên, Tokugawa, phục 

hồi hoàng gia, lập ra thời Minh trị. Ngay sau đó Nhật mở 

của cho ảnh hưởng Tây phương và hiện đại hoá nhanh 

chóng. Do tinh thần dân tộc do Thần đạo khởi xướng, về 

sau Nhật chiến đấu chống Hàn quốc, Liên xô và Trung 

Quốc, trong đệ nhị thế chiến chống Hoa kỳ và Anh. 

 

Sau khi bị phê bình và ngược đãi vào đầu thời kỳ Minh 

trị, các môn phái Phật giáo của Nhật đã ủng hộ chính quyền 

một cách tích cực và tác động tới các phong trào chống 

công giáo và cộng sản vào đầu thế kỷ XX.[cxxxviii] Soyen 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

45 

Shaku, một viện chủ Nhật khi hồi tưởng lại lời thề của 

mình trong chiến tranh Nhật chống Liên Xô (1904-5) đã cố 

tìm hiểu và cũng chấp nhận bạo lực. Ông kết hợp lời giáo 

huấn Đại thừa, tính thực dụng thiền tông và chủ nghĩa dân 

tộc thành một tổng hợp các tư tưởng đầy thu hút và phức 

tạp.[cxxxix] Ông đã mô tả việc này khi chiến tranh giửa 

Nhật và Liên xô khi Nhật tham gia một cách vô vụ lợi 

nhằm chống loại quỷ dử chống lại văn minh, hoà bình và 

khai sáng. Ông hy vọng rằng khi lính Nhật hy sinh, họ sẽ 

được trang bị tinh thần cao quý của Đức Phật .[cxl] Chỉ có 

một vài người đã vượt qua khuôn khổ thể chế của giáo hội 

và chống đối chiến tranh.[cxli] Cả môn phái Thiền Tông và 

Tinh Độ đã yểm trợ tiền bạc cho Nhật trong chiến tranh 

chống Trung Quốc.[cxlii] Một vài thiền sư đã hổ trợ chủ 

nghiã quân phiệt đang lớn mạnh trong những thập kỷ 20 và 

30 và hướng dẫn thiền định nhằm chuẩn bị cho chiến đấu. 

Harada Sogaku (1870-1961) kể là người lính hoàn toàn 

nhất trí cao với công việc của mình, thi hành bất cứ công 

việc gì được giao phó, dù xông trận hay chém giết, tất cả là 

sự biểu hiện rỏ nét về tinh thần minh triết bồ đề tâm một 

cách cao độ: một sự nhất thể giửa thiền và chiến 

tranh,[cxliii] đây là một sư đảo lộn lạ kỳ về giá trị của Phật 

giaó. Vào năm 1938, một nhà lãnh đạo kế thừa của Tịnh Độ 

Chân Tông và là bộ trưởng bộ ngoại giao và trong chiến 

tranh Trung Nhật, dưới sư kiểm soát của văn phòng ban 

Tôn giáo các tông phái Phật giáo, đã chính thức tham gia 

trong các cuộc động viên tinh thần theo quy định vào năm 

1937.[cxliv] Trong suốt thế chiến thứ hai, hầu hết các tông 

phái Phật giáo đống ý hổ trợ cho đất nước trong những nổ 

lực này. Chỉ có một ngoại lệ là sư Soka Gakkai, là từ chối 

tham gia vào mặt trận thống nhất này. 

 

Luật của võ sĩ đạo, bushido trở nên chiếm ưu thế do từ 

hình thức chủ nghĩa dân tộc của Thần đạo mà mọi ích kỷ cá 

nhân phải dẹp bỏ và trung thành vô điều kiện với hoàng 

gia. Lòng trung thành mù quáng này đã vượt qua những 



ĐỖ KIM THÊM 

46 

mong đợị trước đây. Theo võ sĩ đạo, sự xem thường cái 

chết theo thiền tông vẫn còn đó, điều này phài kể đến việc 

huấn luyện cho các phi công thần phong cảm tử vào cuối 

thế chiến thư hai khi người Nhật liều lĩnh. Cùng với ý nghĩ 

là thà chết hơn là chịu nhục khi đầu hàng, ý nghĩ này lại 

quan trọng trong việc ngược đải các tù nhân chiến tranh, 

cũng như tự sát tập thể của những binh sỉ Nhật bị bắt 

giử.[cxlv] 

 

Từ thế chiến thứ hai, Nhật đã có hiến pháp cấm Nhật có 

lực lượng phòng vệ chiến đấu ở hải ngoại. Thí dụ như trong 

thời kỳ chiến tranh vùng Vịnh, lực lượng phòng vệ của 

Nhật chỉ được phép đóng vai trợ hổ trợ phi quân sự, mặc dù 

các chính phủ phương Tây áp lực Nhật tích cực hơn. 

 

Những hoạt động của Phật giáo đóng góp cho 
hoà bình trong thế giới hiện đại 

 
Tại Miến Điện, Aung San Suu Kyi được nổi danh nhờ 

tinh thần đối kháng với chế độ quân phiệt theo chủ nghĩa 

Mác xit dân tộc, mà chế độ này không tôn trọng những 

chiến thắng vang dội của đảng bà trong những cuộc bầu cử 

trong năm 1990.[cxlvi] Tại Thái, Sulak Sivaraksa đã thành 

lập những tổ chức phi chính phủ phục vụ hoà bình, nhân 

quyền, phát triển cộng đồng và đối thoại liên tôn và chống 

lại đảo chính của quân đội.[cxlvii] Tại Việt Nam, Thích 

Nhất Hạnh có những nổ lực chống chiến tranh từ năm 

1964-75 và trợ giúp người tỵ nạn. Tỵ nạn tại Pháp vào thập 

kỷ 70, ông là nhà văn sáng tác rất nhiều về các đề tài Phật 

giáo và hoà bình và cổ vũ cho phong trào Phật giáo vào 

đời.[cxlviii] Một ngưòi tỵ nạn khác là Đức Lai Lạt Ma, 

ngài đã trở thành một biểu tượng trên toàn thế giới về giá 

trị Phật giáo. Là ngưòi đứng đầu chính phủ lưu vong tại 

Tây tạng đóng ở Bắc Ấn, ngài đã tranh đấu không mệt mỏi 

để dành lại quyền kiểm soát lảnh thổ cho ngưòi Tây Tạng 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

47 

do người Trung Quốc chiếm. Ngài luôn chống đối sử dụng 

bạo lực và thúc đẩy về tinh thần từ bi và trách nhiệm phổ 

quát trong một thế giới ngày càng tương thuộc nhau 

hơn.[cxlix] Các Phật tử đấu tranh cho hoà bình cũng có mặt 

ở Nhật, Sri Lanka và Kampuchia. 

 

Những hoạt động hổ trợ cho hoà bình thuộc tông 

phái Nhật Liên tại Nhật 

 

Trong thời kỳ hậu chiến tại Nhật một số tông phái Phật 

giáo đã tích cực hoạt động trong lĩnh vực hổ trợ cho hoà 

bình. Một trong những tông phái được kể đến nhiều nhất là 

Nhật Liên tông mà con số tín đồ lên đến 30% Phật tử người 

Nhật. Cứ theo bề ngoài mà xét thì người ta không kỳ vọng 

lắm tông phái này sẽ theo đường hướng hiếu hoà, mà vị 

lãnh đạo môn phái là Nichiren Daishònin (1222-82), một 

người cực đoan trong việc tấn công vào các tông phái Phật 

giáo khác vì ông coi họ là những kẻ phá hoại đất nước, kể 

cả việc ông còn đòi chính quyền phải đàn áp họ. Tuy thế, 

ông đã có một viễn kiến về việc cải thiện phúc lợi xã hội 

cho Nhật, mặc dù ông nhìn theo nhản quan thuần túy Phật 

giáo. 

 

Nippozan Myòhòji là một tăng đoàn nhỏ thuộc tông phái 

Nhật Liên, dâng hiến hoạt động của mình cho hoà bình thế 

giới, chống đối lại chạy đua vủ trang và vũ khí hạch tâm. 

Nichidatschu Fujii (1885-1985), người sáng lập ra tông 

phái này đã đề cao giáo huấn chống sát sinh. Ông đã bị ảnh 

hưởng khá sâu đậm tư tưởng của Gandhi mà ông gặp vào 

năm 1933.[cl] Đối với Fujii không có gì là hợp lý khi giết 

người. Tư tưởng của Nhật Liên tông là giết một người để 

cứu vạn người là điều có thể tha thứ. Ông coi lập luận này 

là có thể chấp nhận được khi giết ông vua hung bạo, nhưng 

lại là nguyên tắc nguy hiểm mà tên sát nhân lạm dụng 

nhằm bảo vệ chính mình. Đối với Fujii việc quan trọng 

nhất là làm sao cứu muôn vạn sinh linh mà không giết chết 



ĐỖ KIM THÊM 

48 

một người nào. Không bao giờ tướt đoạt sinh mạng của 

người khác, dù họ thiện hay ác.Trong thời kỳ đệ nhị thế 

chiến, năm 1944, ông chủ trương kết thúc chiến tranh sớm 

hơn và đề cao hoà bình. 

 

Tăng đoàn Nippozan Myòhòji đã lập hơn 60 An Hoà Tự 

tại Nhật, kể cả tại Hiroshima và Nagasaki, hai tu viện tại 

Ần và một tại Sri Lanka. Vào cuối thập kỷ 70 một vài vị sư 

của tăng đoàn đã đến nước Anh và có quan hệ tới các cuộc 

diễn hành cho chiến dịch giải giới vũ khí hạch tâm. Năm 

1980 họ thiết lập tu viện Stùpa tại miềnTây của nước Anh, 

đặc biệt tại Milton Keynes.[cli] Các tu viện khác được 

thành lập sau đó tại Vienna (1983), Massachuettes (1985) 

và Luân Đôn (1985) mà gây ấn tưọng nhất là một tháp cao 

34 mét tại công viên Battersa bên dòng sông Thames. Là 

những thành viên tích cực trong các phong trào chống 

chiến tranh và giải giới vũ khí hạch tâm, họ cho rằng sự 

hiện diện của các tu viện và uy lực tâm linh của các thánh 

tích Phật giáo mà các nơi này bảo tồn sẽ là một ngọn đuốc 

soi đường cho hoà bình trong một thế giới tao loạn. 

 

Tại Nhật thời hậu chiến có nhiều tôn giáo mới được 

thịnh hành tột bực nhằm đáp ứng nhu cầu tâm linh của thị 

dân. Đa số họ được cư sĩ hoằng hoá, một vài người có tu 

theo Nhật Liên tông. Một trong số tông phái này là Soka 

Gakkai đã thành công một cách đặc biệt. Khởi đầu như một 

hiệp hội nhằm cải cách giáo dục, năm 1930 hội này đã trở 

thành một chi phái của Nhật Liên tông. Dù được tách ra 

vào năm 1991, nhưng các sư tăng lại thấy rằng chi hội đã 

trưởng thành và lớn mạnh hơn chính phái. Trong đệ nhị thế 

chiến, hai vị trưởng lão đã bị bắt giam khi họ chỉ trích 

những nổ lực chiến tranh, không tuân theo đường lối của 

chính phủ khi tìm cách thống nhất Nhật Liên tông với các 

tông phái khác. Josei Toda (1900-58) một vị trưởng lão còn 

sống sau khi bị cầm tù đã cho biết việc Nhật bại trận và 

những cảnh ngộ khó khăn sau chiến tranh bắt nguồn từ việc 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

49 

tuyên truyền cho Thần đạo và xem thường chân lý của Nhật 

Liên tông.[clii] 

 

Trong thời hậu chiến, Soka Gakki được lãnh đạo bởi 

Toda và Daisaku Ikeda (1928 -) mà cả hai là đầu mối cho 

phong trào cải đạo. Phong trào này đã thành công khi nhắm 

vào nhu cầu của các thị dân trong thời kỳ khó khăn và thay 

đổi. Phong trào này lớn mạnh nhanh mà thoạt đầu dùng 

những kỳ thuật cải đạo khá táo bạo. Trong khi họ còn giử 

quan điểm rằng để có thể chiếm một cách độc quyền để duy 

trì chân lý tôn giáo, họ sẽ không hợp tác vấn đề tôn giáo 

với bất cứ một tông phái hay một tôn giáo khác, nhưng họ 

cởi mở hơn và hợp tác trong những vấn đề môi sinh, hoà 

bình, nghệ thuật và trao đối văn hoá.[cliii] 

 

Ikeda đã tham dự nhiều cuộc hành hương cho hoà bình, 

ông đề nghị về giải giới hoặc làm giảm đi những xung đột 

tại những nơi tranh chấp xôi động hoặc gặp gở những lãnh 

tụ tôn giáo và chính trị thế giới như Mikhail Gorbachev để 

thảo luận về tầm quan trọng cuả những vấn đề văn 

hoá.[cliv] Phong trào này đã tổ chức những cuộc trao đổi 

học sinh với Trung quốc và Liên xô để nhằm xoá tan những 

ngăn trở giửa các dân tộc[clv] và nhấn mạnh đến vấn đề lý 

tưởng nhân quyền. Phong trào này còn hổ trợ cho Liên 

Hiệp Quốc và Phủ Cao Ủy Tị Nạn, đã tổ chức gây quỷ cho 

Cao Uỳ tị nạn và trại tỵ nạn tại châu Á và châu Phi.[clvi] 

 

Soko Gakkai rất tích cực hổ trợ về giaó dục hoà bình, 

tìm cách đem lại hoà bình thế giới. Ikeda tin rằng sức mạnh 

của quân đội hiện đại phải coi như hoàn toàn khác biệt với 

lực lượng phòng vệ dân sự mà người ta đã quen thuộc qua 

thời gian. „Tôi thấy không có lý do gì để biện minh cho 

quyền lực quân sự trong thế giới ngày nay… Tôi tin rằng 

những khuôn mẩu cho việc tiến hành một cuộc chiến với 

danh nghĩa thật sự cho mục tiêu phòng vệ dân sự thật là 

khan hiếm.“[clvii] 



ĐỖ KIM THÊM 

50 

 

Ikea công nhận bản chất và phí tổn cho vũ khí hiện đại, 

nhưng ông nói phòng vệ dân sự bằng vũ khí chỉ đạt được 

mức độ giới hạn của nó….“Đã đến lúc chúng ta trở về 

những nguyên tắc khởi thủy. Khởi điểm mới của chúng ta 

phài là quyền sinh tồn của dân tộc trong toàn thế giới, 

không phải chỉ dành cho một đất nưóc nào.“[clviii] 

 

Giống như Đạt Lai Lạt Ma, Soka Gakkai nhấn mạnh 

rằng thế giới là một mạng lưới tương thuộc mà ta cần phải 

học hỏi để làm việc trong hài hoà.[clix] Ông nói vũ khí 

hạch tâm là tội ác cùng cực, phải tìm cách phá hủy nó và 

phải cải thiện bản tính hung ác của con người muốn sử 

dụng nó. Trong khi hệ thống giáo dục hiện đại của Nhật lại 

không chú trọng đặt lại vấn đề quân đội Nhật đã phạm tội 

ác tại Trung Quốc và trong Đệ nhị thế chiến, Soka Gakki 

tìm cách mang lại sự quân bình khi xuất bản hàng loạt các 

sách vở ghi lại những hình ảnh về chiến tranh. Việc này 

nhắm mục tiêu đề cao tinh thần phản chiến và đảm bảo 

rằng Nhật sẽ không lập lại những lỗi lầm trong quá khứ. Đã 

có nhiều cuộc triển lảm về những hình ảnh ghê tởm của 

chiến tranh, đặc biệt là chiến tranh nguyên tử.[clx] 

 

Một trào lưu tôn giáo khác cũng dựa vào Nhật Liên tông 

là Rissho-Kỏseikai vào năm 1938. Tông phái này kết hợp 

giửa kinh Liên Hoa và giáo lý Thích Ca Mâu Ni, thờ cúng 

tổ tiên, thực hành Bát Chánh Đạo và tu tập theo hạnh Bồ 

tát. Họ rất tích cực trong phong trào hòa bình mà họ quan 

tâm sự sám hối của Nhật qua Đệ Nhị thế chiến dù chính 

phủ Nhật không hề công nhiên minh xác. Vào thập kỷ 70 

các hội viên thuộc Hội Thanh Niên Phật tử Risshỏ-Kosekai 

đã lập ra một tháp hữu nghị tại Phi Luật Tân. Đây là một nổ 

lực nhằm đem lại sự hàn gắn những đau khổ do nguòi Nhật 

gây ra. Khi nhà lãnh đạo của hội này là Nikkyò Niwano 

đến Singapore vào năm 1975, ông đến viếng đài tuởng 

niệm những người dân bị Nhật giết. „Khi chúng tôi dừng xe 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

51 

lại thì từ trong tận đáy lòng của chúng tôi, chúng tôi cầu 

nguyện trước tháp đền.“[clxi] Ông ta biểu lộ lòng hối tiếc 

xâu xa về việc Nhật tấn công Trân Châu Cảng và về những 

hành vi trộm cướp của lính Nhật tại Trung Quốc trong thập 

kỷ 1930.[clxii] 

 

Nhiều cá nhân người Nhật cũng đã ăn năn đối với hành 

vi của nước Nhật trong chiến tranh. Takashi Nagase, người 

đã từng là thông dịch viên cho cảnh sát hoàng gia Nhật, đã 

là một người trong số họ.[clxiii] Dù ông tình nguyện chiến 

đấu trong chiến tranh và ông tin trung thành tuyệt đối với 

nhà vua, ông đã thấy được sự tàn ác của bao đồng đội gây 

ra cho tù binh đồng minh khi xây đường xe lửa Miến Điện 

và Thái và thiệt hại nhân mạng. Ông đã có cơ hội thấy điều 

này và gây cho ông thay đổi lòng mình. Trở lại Nhật, ông 

chịu nhiều xúc động khi hồi tưởng đến những cảnh đối xử 

bất nhân và ông tự nguyện rằng dùng hết cuộc đời mình để 

tự xử chính mình và đền tội đã phạm trong chiến tranh. 

Năm 1963 ông trở lại nơi đã xây cầu Kwai tại Thái và từ 

năm 1995 ông trở lại nơi đây 86 lần. Kể từ năm 1976, ông 

tổ chức cuộc họp mặt thường niên giửa các người Nhật và 

các cựu tù binh, lập công viên tưởng niệm và cấp học bổng 

cho các con cháu của một số người bị bắt làm lao nô tại 

Thái. Năm 1986, ông xây một tu viện Phật giáo cho hoà 

bình để cầu siêu cho người quá cố. Ở đây ông quy y ngắn 

hạn thành một nhà sư theo truyền thống Phật giáo Nguyên 

Thủy của Thái. Ông đã gây tình thân hửu với các cựu tù 

nhân. Một người trong họ đã mô tả ông là một trong những 

người cao cả mà họ gặp được. 

 

Sarvòdaya Sramadàna. một lực lượng xoa diụ xung 

đột tại Sri Lanka 

 

Stanley Tambiah, khi phê bình về những khiá cạnh liên 

quan đến Phật giáo trong xung đột về sắc tộc tại Sri Lanka, 

ông có đề cập tới hai điểm. Thứ nhất là lý tưởng hoá quá 



ĐỖ KIM THÊM 

52 

khứ khi chú trọng ý kiến của minh vương Cakkavatti khi 

mà vua bày tỏ lý tưởng về một nền luật pháp hướng về 

phúc lợi. Thứ hai là khi sách biên niên sử ghi lại những văn 

minh Phật giáo Tích Lan như là một xã hội nông nghiệp 

hợp tác bình đẳng. Tambiah là một ngưòi Tamil ở Tích Lan 

cũng là một nhà nhân chủng học Phật giáo Đông Nam Á 

nổi tiếng, ông nhìn một cách khá cay đắng trước khi cố tìm 

ra những lý tưỏng xa xưa để phác hoạ cho xã hội đương 

đại, mà ông thấy là lý tưởng này chỉ là kết hợp vào trong 

chủ nghiã dân tộc Tích Lan. Cho dù đây là một sự nối kết 

không cần thiết nhưng cũng đã có những yếu tố tích cực 

thực sự trong viễn kiến này, nếu những lý tưởng này có thể 

được tách rời ra khỏi chủ nghĩa bảo tồn và tôn vinh sắc tộc. 

 

Một trào lưu đã bắt nguồn từ trong một vài lý tưởng này. 

Nhưng thực ra một động lực cho sự hài hoà xã hội tại Sri 

Lanka là phong trào tự phát triển nông thôn Saryòdaya 

Sramadàna. Đây không phải là một tổ chức thuần túy Phật 

giáo. Dù vậy, tổ chức này đã ảnh hưởng sâu đậm từ 

Mahàtma Gandhi và giáo phái Tin lành Quakerism. Khi 

công nhận những công việc của mình là đóng góp cho hoà 

bình thì ngưòi sáng lập và ảnh đạo của tổ chức này là 

Ariyaratne đã được để cử nhận giải Nobel hoà bình và đã 

lảnh giải hoà bình Niwano của Risshò-kỏsei kai. 

 

Mục tiêu chủ yếu của phong trào này là xoá bỏ các ngăn 

cách giửa các dân tộc, đặt trên cơ sở giai cấp, đảng phái 

chính trị, tài sản, tuổi tác, giới tính, sắc tộc hay tôn giaó, 

thúc đẩy dân chúng cùng sát cánh bên nhau làm việc để cải 

thiện các cơ sở điạ phương. Một trọng điểm của tổ chức 

này tạo cho phự nử mạnh dạn lên tiếng nói và tích cực hơn 

trong việc phác hoạ cuộc đời của họ. Vào cuối thập kỷ 80, 

phong trào này là một tổ chức duy nhất có thể hoạt động 

khắp nơi trên đất nước, khi chính phủ không thể tới được 

những nơi do kháng chiến Tamil chiếm đóng.[clxiv] Dân 

chúng từ hai vùng Tích Lan và Tamil trao đổi thăm viếng 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

53 

nhau, người Tamil viếng chùa Phật và người Tích Lan 

viếng đền thờ Hồi giáo.[clxv] Ngưòi Tamil có vị thế lãnh 

đạo trong tổ chức Sarvòdaya và khi người Tamil hợp tác thì 

coi đây như là tổ chức chung của Sri Lanka hơn là một tổ 

chức Phật tử của ngưòi Tích Lan.[clxvi] Tại các địa bàn 

hoạt động của Sarvòdaya người ta tổ chức thánh lể liên tôn, 

người theo tôn giáo thiểu số trong khu vực luôn đưọc mời 

cử hành thánh lễ trước.[clxvii] Một vài sư tăng Phật giáo có 

quan hệ tới phong trào do cư sĩ hướng dẫn theo Ariyaratne, 

nhưng một vài người khác trong tăng đoàn lại tỏ ra có quan 

điểm cứng rắn chống lại mọi sư nhân nhượng cho người 

Tamil. Có một vài vị sư làm việc trong khu vực do người 

Tamil chiếm đóng đã cố tìm cách giúp đở người Tamil tiếp 

xúc với thân nhân của họ khi bị lực lượng an ninh bắt 

giử.[clxviii] 

 

Viễn kiến của Ariyatane cho tương lai của Sri Lanka là 

tạo một mạng lưới của cộng đồng tản quyền mà mổi ngưòi 

cùng làm việc đều mang lại điều tốt đẹp cho bản thân và 

tha nhân. Giống như hầu hết người Tích Lan, dù vậy, tổ 

chức này cũng không muốn Sri Lanka bị chia làm hai 

mảnh. Lý tưởng của họ là có đưọc một đất nước thích nghi 

với sự dị biệt trong nội bộ dựa trên lòng khoan dung dựa 

trên lý tưỏng xuất phát từ Phật giáo. Tư tưởng này bắt 

nguồn từ Mahàtma Gandhi và gây được cội rể sâu xa trong 

Ấn Độ giaó. 

 

Trong cuộc tạo loạn vào năm 1983, Ariyaratne đã yêu 

cầu vị chủ tịch của mình tuyên bố lệnh giới nghiêm tức 

khắc nhưng không thành công và ông đã đơn phương thiết 

lập trại tỵ nạn.[clxix] Sau cuộc nổi dậy, tổ chức này đã có 

một cuộc hội thảo toàn quốc mà 2000 vị lãnh đạo tinh thần 

và dân sự cùng nhau tìm ra những phương cách để giải 

quyết tranh chấp. Hội nghị đã đưa ra „Bảng Tuyên bố của 

toàn dân về hoà bỉnh và hòa giải dân tộc“ do tổ chức 

Savòdaya đề xuất. Bảng tuyên bố này nhấn mạnh rằng chỉ 



ĐỖ KIM THÊM 

54 

có không hận thù mới xoá bỏ hận thù, một nhu cầu cho một 

cuộc đối thoại thân hữu dựa trên những nguyên tắc chân lý 

và bất bạo động.[clxx] Họ đề nghị một cuộc diễn hành cho 

hoà bình từ phía nam Tích Lan đến Jaffna, một pháo đài 

của quân kháng chiến Tamil. Mặc dù khởi đầu có hàng 

ngàn người tham dự, nhưng chính phủ khuyến cáo là nên 

dẹp bỏ.[clxxi] Những cuộc diễn hành cho hoà bình ngắn 

hơn tiếp đó trong nhiều năm sau tại vùng cao nguyên. Được 

các nhà tài trợ phương Tây giúp đở, phong trào này trở 

thành tác động chính nhăm gây qủy cứu trợ và tiếp tế cho 

người tỵ nạn.[clxxii] Năm 1994, Ariyanata đã thăm Jaffna 

nhằm cố tìm một giải pháp cho cuộc xung đột về sắc 

tộc.[clxxiii] 

 

Kế hoạch chiến lược của Sarvòdaya vào những năm 

1995-8 cho thấy tổ chức phong trào đã có vai trò trong việc 

tái hội nhập quốc gia nhằm giải quyết những vần đề nghèo 

khó và những uớc mơ về lối sống không đạt được, giúp giải 

quyết những vấn đề sắc tộc, trợ giúp người tỵ nạn và trẻ mồ 

côi. Công tác này cùng song hành với những trọng điểm 

của họ về các nhu cầu cơ bản của con người, từ vật chất 

đến tinh thần nhằm tránh đói nghèo và tiêu thụ xa xỉ. Một 

trong ba ưu tiên của họ là giử một vai trò kiên quyết trong 

giải quyết xung đột và kiến tạo hoà bình.[clxxiv] 

Ariyaratne nhấn mạnh rằng nghị quyết giải quyết tranh 

chấp sắc tộc gắn liền với giáo dục tạo đoàn kết cho những 

người trong cộng đồng.[clxxv] Ông nhấn mạnh rằng việc 

thúc dục chiến thắng kẻ khác không luôn mang lại một tình 

trạng kẻ thắng người thua, mà là tình trạng cả hai đều 

thua.[clxxvi] Theo đường lối này, tổ chức đã lập ra hàng 

loạt các cuộc hội thảo, dựa trên những học tâp kinh nghiệm, 

với sự hổ trợ của Asia Foundation, họ đã tổ chức huấn 

luyện cho 600 tăng sư thuộc Sarvòdaya dấn thân vào việc 

giải quyết các tranh chấp và hòa giải tại các xã 

thôn.[clxxvii] Burr cho biết rằng bước khởi đầu của công 

tác này, các tham dự viên sẽ cùng chia sẻ các quan điểm về 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

55 

các loại tranh chấp, phân loại tùy theo mức độ rồi cùng 

nhau suy nghĩ về mức độ mà các tranh chấp này có thể 

mang lại những kết quả tích cực. Họ cùng thảo luận nguyên 

nhân của xung đột theo quan điểm Phật giáo, đặc biệt nhấn 

mạnh đến vai trò của lòng tham, vô minh, cố chấp và nghèo 

khó. Điểm nhấn mạnh là cách giải quyết tranh chấp cần 

phải có một lộ trình thật cẩn trọng, một sự mô tả thật khách 

quan, thiện cảm cho nhu cầu này và quan tâm của các phe 

liên hệ. Để đạt điều này, chú tâm lắng nghe là điều cần 

thiết. Người ta cần khằng định vấn đề hơn là công kích hay 

thụ động. 

 

Tác động của Phật giáo trong việc khôi phục 

Kampuchia 

 

Kampuchia, sau khi bị bom của Mỷ tàn phá trong chiến 

tranh Việt Nam, kể từ năm 1975 lại là nạn nhân dưới sự 

lãnh đạo công sản Khmer Đỏ mà họ theo hệ tư tuởng Mao. 

Mục tiêu theo đuổi của họ là thiết lập một xã hội công bình, 

với ảo tưởng dựa trên nông nghiệp tự túc, không lệ thuộc 

ảnh hưởng ngoại lai. Thực tế, điều này có nghiả là xoá bỏ 

nền văn minh hiện hửu, thị dân bị cưởng bức thành nông 

dân trong các trại hợp tác hoá cưc kỳ hà khắc, bệnh viện bỏ 

trống chỉ có y học dân tộc được chấp nhận, tu tập theo tôn 

giáo bị xử tử. Trong nhiều lảnh vực, sinh hoạt gia đình bị 

huỷ bỏ, nơi nào còn tồn tại thì trẻ con có quyền ra lịnh cho 

ngưòi lớn. Khmer Đỏ đã hành quyết một cách có hệ thống 

những ngưòi chống lại họ. Họ chọn ra những ngưòi sắc tộc 

thiểu số, những người có học vấn, các tăng ni mả họ coi là 

sống bám xã hội. Họ lập ra một cánh đồng tàn sát (killing 

fields) và giết từ 2 đến 3 triệu người bằng cách bỏ đói, bệnh 

tật, làm việc kiệt sức, tra tấn, hành hình, gia đình phân tán, 

tuyệt vọng và bị trầm cảm.[clxxviii] Dưới thời kỳ cai trị 

của Khmer Đỏ hầu hết 3600 tu viện Phật giáo đã bị phá huỷ 

và chỉ còn lại khoảng 3000 sư tăng trong số 50000 còn 

sống và nhiều ni cô đã chết.[clxxix] 



ĐỖ KIM THÊM 

56 

 

Một điều may mắn khi Khmer Đỏ tấn công vào biên giới 

Việt Nam bị Việt Nam phản công lại Kampuchia. Với sư 

đồng tình của nhửng người Khmer Đỏ ly khai, Việt Nam 

kiểm soát Kampuchia vào năm 1979. Thập kỷ 1980 đã 

chứng kiến xung đột có vũ trang liên tục giửa Khmer Đỏ, 

lực lượng dân tộc và chính quyền do Việt Nam lập ra. Năm 

1989, do áp lực của Liên Hiệp Quốc, Việt Nam đã rút quân 

để lại một chính phủ bù nhìn. Năm 1991, tất c ả các phe đã 

ký một hoà ước do Liên Hiệp Quốc thu xếp, nhằm dự liệu 

một chính phủ lâm thời bốn bên, đưa tới tổng tuyên cử vào 

năm 1993. Trong khi hoà ước cố chấm dứt bạo lực Khmer 

Đỏ bằng cách cho họ tham gia vào trong tiến trình hòa giải 

dân tộc. Họ tỉếp tục những cuộc hành quân, đặc biệt nhất là 

gần vùng biên giới Thaí phía tây Kampuchia cho đến khi 

những thúc đẩy cho tiến trình hoà bình đạt được vào năm 

1998. 

 

Một khuôn mặt nổi bật trong công tác hàn gắn và phục 

hồi đất nước là Maha-Ghosànanda, một vị sư có tầm ảnh 

hưỏng có thể so sánh với Mahàtma Gandhi và được đề cử 

nhận giải Nobel hoà bình vào năm 1996. Dith Pran, người 

là đề tài chính trong phim The Killing Fields đã nói về 

Ghosànanda như sau: „Dù toàn gia đình ông bị thảm sát 

trong đại hoạ, ông không tỏ ra chua chát. Ông ta là biểu 

tượng cho Phật gíao Kampuchia, hiện thân của lòng từ ái, 

khoan dung và tĩnh lặng của Đức Phật.“[clxxx] Jack 

Korfiel nói: „Trong hai mươi năm quen biết với ông, ông là 

một người biểu hiện cho tôi lòng rộng lượng ngọt ngào, sự 

can đảm liên tục. Chỉ cần sự có mặt của ông, chỉ cần có nụ 

cưòi của ông, chỉ có tình thân ái của ông khôi phục được 

các vấn đề tâm linh.“[clxxxi] 

 

Ghosànanda xuất gia sau khi chứng kiến những đau khổ 

của chiến tranh khi đống minh tấn công Nhật tại 

Kampuchia. Ông tu học tại Kampuchia và Ấn, sau đó tu 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

57 

thiền tại Thái. Tại Ấn ông làm việc trong một nhóm cứu trợ 

cho nạn đói tại Bihạr vào năm 1967 và ông đã học những 

phương thức về hiếu hòa và bất bạo động từ Nichdatsu 

Fujìi, người cũng đã chịu ảnh hưởng nơi Mahàtma Gandhi 

ít nhiều.[clxxxii] 

 

Năm 1978, sau khi Khmer Đỏ bị đánh bại, Ghosànanda 

đến trại tỵ nạn Sa Kaeo tại Thái và phân phối kinh sách về 

giáo lý từ bi của Đức Phật.[clxxxiii] Ông bắt đầu dựng các 

chùa bằng tre, mặc dù Khmer Đỏ dọa dân chúng trong trại 

sẽ nguy hiểm đến tính mạng khi hợp tác, nhưng 200.000 

người đã tham dự lể khai mạc. Ghosànanda tụng nhiều lần 

cho dân chúng nghe kinh Pháp cú: „Trên thế gian này hận 

thù sẽ không chấm dút hận thù; hận thù chỉ chấm dứt bằng 

không hận thù. Đó là quy luật tự ngàn xưa.“ 

 

Ông thường xuyên nhằc nhở dân chúng rằng hoà bình 

của đất nước chỉ có thể bất đầu bằng tâm trạng an bình của 

từng cá nhân. Cùng với đưòng lối này, ông tổ chức cuộc 

họp hàng tuần cho các vị lãnh đạo tinh thần các tôn giáo 

Phật, Hồi và Thiên Chúa giáo, thúc dục họ cùng làm việc 

phục vụ cho hoà bình và hoà giải. Tháng tư và năm 1980 đã 

có khoàng 120.000 ngưòi tỵ nạn trong trại này và các trại 

khác đã cùng nhau dành hai ngày cho thiền định và cầu 

nguyện cho hoà bình. Đa số là Phật tử nhưng cũng đã có 

nhiều tín đồ Thiên chúa và Hồi giáo tham gia.[clxxxiv] Lời 

cầu nguyện cho hoà bình do Ghosànanda soạn ra có đoạn 

sau đây 

 

„Nổi đau khổ của Kampuchia quá sâu thẩm 

Từ sự đau khổ này mà phát sinh lòng từ tâm vô biên 

Lòng từ tâm vô biên đem lại một tâm trạng an hoà 

Một tâm trạng an hoà tạo nên một con người an lạc 

Một người an lạc dẫn tới gia đình hoà ái 

Một gia đình hoà ái tạo nên một cộng đồng yên ổn 

Một cộng đồng yên ổn tạo nên một đất nước bình yên 



ĐỖ KIM THÊM 

58 

Một đất nưóc bình yên tạo nên một thế giới hoà bình 

Cầu xin chúng sinh sống trong hạnh phúc và hoà 

bình.“[clxxxv] 

Khi tham gia việc tu tập các sư Thái đã giúp xây dựng 

các tu viện tại các trại tỵ nạn và tổ chức những ngày cầu 

nguyện cho hoà bình, tổ chức trường học và chương trình 

giáo dục tráng niên.[clxxxvi] Tuy thế, năm 1980 quân đội 

Thái đã đuổi những người trong trại tỵ nạn Sa Kaeo này về 

lại bên kia biên giới vì họ muốn không thể dùng trại tỵ nạn 

để hổ trợ cho Khmer Đỏ và cũng không muốn chuyện này 

xãy ra thường xuyên. Ý thức được sự khó khăn và nguy 

hiểm khi phải trở lại Kampuchia, Ghosànanda và các người 

khác đã tuyên bố dùng trại tỵ nạn như tu viện. Trong khi 

việc này không làm ngưòi Thái hài lòng vì chỉ có 7500 

người Khmer Đỏ trong số 35.000 người tỵ nạn trong trại 

phải ra đi.[clxxxvii] 

 

Ghosànanda làm việc và thăm viếng nhiều trại tỵ nạn và 

các cộng đồng tỵ nạn định cư khắp thế giới, thiết lập tu 

viện tại các nơi này, giúp các nhà lãnh đạo tinh thần xây 

dựng những chương trình bảo tồn văn hoá giáo dục và tâm 

linh. Năm 1980, cùng với Peter Pond, một người hoạt động 

xã hội của Thiên Chuá giaó, ông đã thành lập Uỷ Ban Liên 

Tôn đặc nhiệm cho hoà bình tại Kampuchia. Họ giúp định 

cư các tăng ni còn sống sót để họ có thể phục hồi lời khấn 

nguyện và nằm giử vai trò lãnh đạo tại các tu viện của 

Kampuchia khắp thế giới. Với sự trợ giúp của các cư sĩ, 

Ghosànada đã lập hơn 30 tu viện tại Hoa kỳ và Canada. 

Ông đã giúp trùng tu nhiều tu viện tại Kampuchia, ông tích 

cực hoằng hoá các tăng ni trong việc sử dụng kỷ năng bất 

bạo động và theo dỏi mọi hoạt động về nhân 

quyền.[clxxxviii] 

 

Tại các cuộc hoà đàm do Liên Hiệp Quốc bảo trợ ông đã 

hướng dẫn một số tăng ni và thúc dục hoà giải và bất bạo 

động.[clxxxix] Khi dân chúng chống đối sư hiện diện của 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

59 

người Khmer Đỏ trong chính phủ lâm thời, ông cười và 

nói:„Chúng ta phải có hiểu biết và từ tâm. Chúng ta phải 

kết án các hành vi nhưng chúng ta không thể ghét người 

hành động. Với tình yêu thương chúng ta có thể là tất cả 

mọi điều nhằm đảm bảo cho hoà bình cho mọi ngưòi. 

Không còn cách nào khác.“[cxc] Ông cũng bình luận thêm 

rằng: „ Ác tâm cũng phải kể luôn vào trong từ tâm của 

chúng ta, bởi ví chính nó là điều mà ngưòi ta rất cẩn thương 

yêu nhiều nhất.[cxci] Nếu tôi đối xử tốt đẹp với một người 

nào đó, thì ngườì đó sẽ học điều này và đến phiên họ sẽ đối 

xử tốt đẹp với người khác. Nếu tôi không tốt với họ, họ sẽ 

ấp ủ lòng thù oán và đến phiên họ lại tiếp tục gây cho ngưòi 

khác. Nếu thế giơi này không tốt đẹp thì tôi sẽ không nổ 

lực nửa để cải thiện chính mình.“[cxcii] 

 

Ông trích dẫn tư tưởng bất bạo động của Gandhi khi 

nhắm vào cứu cánh của mọi sự đối nghịch mà không nhắm 

vào cá nhân người đối nghịch. Đó là điều quan trọng. 

Chúng ta tôn trọng sự đối kháng. Điều này bao hàm rằng 

chúng ta tin vào tính nhân bản của họ và hiểu rằng ác ý là 

do vô minh gây ra. Bằng cách kêu gọi làm những điều tốt 

đẹp cho nhau, cả hai chúng ta sẽ đạt đến sự an hoà. Gandhi 

gọi đó là một thắng lợi cho cả hai.[cxciii] 

 

Ông thấy kiến tạo hoà bình là môt diễn trình chậm chạp, 

nhưng đều đặn vả từng bước một. Trong ý nghiã này thì 

hoà giải không có nghiã là từ bỏ các quyền lợi và điều kiện, 

nhưng chính ra chúng ta sử dụng tình yêu thương trong tất 

cả mọi cuộc thương thảo, ngoài ra không còn cách nào 

khác vượt qua vòng thù oán.[cxciv] Khi nói về lòng từ bi 

thiếu thực tế khi không dùng trí tuệ, ông kể chuyện một vị 

vua đã từ bỏ việc chém giết. Bồ tát đã khuyên vua rằng dù 

khi bị trẻ con tấn công nhưng vua vẫn còn có thể bày tỏ sự 

bất bình khi cần thiết và trong tinh thần bất bạo động.[cxcv] 

 

Trong thời kỳ dẫn tới những cuộc tuyển cử vào năm 



ĐỖ KIM THÊM 

60 

1993 Ghosànanda, lúc này đã 69 tuổi, đã hướng dẫn một 

cuộc diển hành cho hoà bình 19 ngày gần vùng biên giới 

Thái xuyên qua lãnh thổ Khmer Đỏ, tới thủ đô Phnom 

Penh, nơi đó có 8.000 cùng tham dự. Thường thì những 

cuộc diển hành này có nguy hiểm vì do bắn sẻ và được 

Liên Hiệp Quốc quan tâm theo dỏi vấn đề an ninh. Dù vậy, 

thì cuối cùng lòng kiên quyết và niềm tin đã vượt thắng và 

Khmer Đỏ cho phép họ đi qua không hề bị nguy hại và tạo 

đưọc một khung cảnh an lành khi họ diễn hành. Ý tưỏng 

của Ghosànanda là hoà bình chỉ có được ở nơi nào mà 

người dân có thể đi trên đường phố mà không sợ hải và 

chính với sự bình an trong tâm hồn minh. Ghosànanda đã 

tổ chức nhiều cuộc diễn hành cho hoà bình tại Kampuchia. 

Vào tháng tư và năm 1994 ông đi bộ 175 cây số với 800 

tăng ni từ Battanbang đến Angkor Wat xuyên qua vùng tây 

bắc nơi chiến tranh còn tác động. Trên đường đi dù có binh 

sĩ của chính quyền tháp tùng cuộc diễn hành và hướng dẫn 

họ qua các bải mìn, đã có một vị tăng và một ni cô bi chết 

bị bắn từ buị rậm.[cxcvi] Ông đã đóng vai trò lãnh đạo 

trong chiến dịch tháo gở các bải mìn tại Kampuchia và các 

nơi khác và hướng dẫn một phái đoàn liên tôn hổ trợ cho 

hòa đàm tại Sri Lanka. Ông trích dẫn phương cách của Phật 

giáo để giải quyết xung đột Sàkya/Sri Lanka và kêu goị 

Phật tử có can dự vào xung đột giúp giải quyết vấn 

đề.[cxcvii] 

 

Ghosànanda dạy về tầm quan trọng của Thuyết Trung 

Đạo và hoà bình, tránh mọi đấu tranh với ngưòi đối nghịch 

bằng việc khen chê, phân biệt cái của anh và của 

tôi.[cxcviii] Tư tưởng của ông về đường lối đưa tới hoà 

bình như sau: 

 

“Bất bạo động là nguồn gốc của mọi hoạt động. Chúng 

ta có thể làm được gì đóng góp cho hoà bình trong một thế 

giới bất an là điều quá ít. Và chính vì thế, khi chúng ta bắt 

đầu xây dựng hoà bình, chúng ta bắt đầu bằng sự quân bình 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

61 

do thiền định và cầu nguyện. 

 

Kiến tạo hoà bình đòi hỏi lòng từ tâm. Nó đòi hỏi sự 

kheó léo khi lắng nghe. Khi lắng nghe, chúng ta phải tự 

quên mình ngay cả ngôn ngữ của chúng ta. Chúng ta nghe 

cho đến lúc nào mà chúng ta có thể nghe được bản tính 

hiếu hoà của chính chúng ta lên tiếng. Khi chúng ta nghe 

chính tiếng lòng mình thì chúng ta mới học cách nghe tiếng 

nói của tha nhân. Và từ đó tư tưởng mới sẽ nảy sinh. Phải 

có sự cởi mở và hài hoà. Khi chúng ta tin lẩn nhau, chúng 

ta khám phá khả năng mới để giải quyết các tranh chấp. 

Khi chúng ta nghe thật tường tận, chúng ta sẽ nghe hoà 

bình đang ló dạng. 

 

Kiến tạo hoà bình đòi hỏi sư tĩnh thức, ý thức sâu xa về 

một thế giới nội tâm và ngoại cảnh. Không có hoà bình vói 

lòng tỵ hiềm, không chính trực hoặc phê phán vô nghiã. 

Chúng ta phải xác quyết là kiến tạo hoà bình quan trọng 

hơn là gây chiến. 

 

Kiến tạo hoà bình đòi hỏi tinh thần vị tha. Chính tinh 

thần vị tha tạo nên cội rể. Kiến tạo hoà bình, kỷ năng trong 

làm việc tập thể và hợp tác là điều chủ yếu. Chúng ta có thể 

làm gì để phục vụ cho hoà bình và cảm thấy chính chúng ta 

là người tiếp thu được phương cách này thì việc này còn 

quá it người. Người thật sự đóng góp cho hoà bình sẽ phấn 

đấu cho hòa bình không vì vinh quang hay ngay cả vinh dự. 

Nổ lực cho danh vọng hay vinh dự chì làm hại cho những 

phấn đấu này. 

 

Kiến tạo hoà bình đòi hỏi khôn ngoan. Hoà bình là một 

con đường được chọn lưạ với ý thức. Nó không phải là sự 

lang thang không mục đích nhưng là một cuộc du hành 

từng bước một. 

 

Kiến tạo hoà bình bằng đường lối trung dung trong thư 



ĐỖ KIM THÊM 

62 

thái, không đối nghịch triệt để và không bị ràng buộc. Kiến 

tạo hoà bình có nghĩa là một sự quân bình tuyệt hảo giửa trí 

tuệ và từ bi, một sự gặp gở tuyệt vời của nhu cầu nhân đạo 

và thực tại chính trị. Nó có nghiã là từ bi nhưng không 

nhân nhượng và hoà bình không xoa diụ. Từ bi chính là 

phương cách duy nhất đề đạt tói hoà bình.“[cxcix] 

 

Kết luận 
 

Như vậy, tiểu luận này về Phật giáo đã cho thấy truyền 

thống là một nguồn gốc quan trọng để tìm một giải pháp 

cho xung đột, nhưng những cội nguồn và ý tưởng liên hệ 

đôi khi cũng cần phài biết rỏ hơn và áp dụng toàn diện. 

Phật tử Nhật làm quá ít để ngăn chận chủ nghĩa dân tộc 

Nhật hồi đầu thế kỳ XX, dù vậy bây gìờ họ rất tích cực 

trong việc cổ vũ cho hoà bình. Thời kỳ hậu thuộc điạ đã để 

lại một di sản bất ổn và việc tái chỉnh đốn xã hội tại các 

quốc gia Phật giáo. Điều rỏ nét là tại một vài nơi, sự hồi 

sinh tôn giáo đã gây nguy hiểm khi phân hoá những nhóm 

sắc tộc không phải là Phật tử (Sri Lanka), chủ trương bình 

đẳng đồng hoá đưa tới thù hận (Kampuchia) và phong trào 

dân tộc chống thực dân đưa tới tinh thần bài ngoại (Miến 

Điện). Một điểm khôi hài nhất ở đây chính là những thí dụ 

tốt nhất nhằm minh chứng cho lời dạy của Đức Phật mà vô 

minh và giáo điều là cội rể của đau khổ của con người. 

 

Chúng ta thấy có một khuynh hướng bất hạnh cho Phật 

tử vì đôi khi họ lại rơi vào việc phải đối xử ác độc với kẻ 

đối kháng mình trong chiến tranh như là hiện thân của ma 

vương, hoặc thành những kẻ làm điều ác thiếu nhân tính. 

Điều này có thể thấy được qua câu chuyện của vua 

Duttagamaji, trong chuyện Kittvuddho và trong nhiều cuộc 

xung đột khác tại Trung Quốc.[cc] Trong thiền cũng có sự 

nguy hiểm khi một vài giáo pháp cho phép giải thích về sự 

phi nhân cách hoá cho kẻ thù. Tại Miến Điện, Trung Quốc 

và Nhật chúng ta thấy Phật giáo là một thành tố trong 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

63 

những cuộc nổi dậy của nông dân chống lại bạo quyền đàn 

áp, đôi khi lại bắt nguồn từ khái niệm sai lầm khá phổ biến 

từ minh vương Cakkavatti về sự tái sinh của Đức Phật. Dù 

vậy, nói chung, những thất bại của Phật tử trong việc sống 

cho phù hợp với lý tưởng bất bạo động của họ có thể bị đặt 

vào trong những lo sợ nan giải của con người và những 

ràng buộc ngày càng nhiều hơn trong những thời kỳ bất ổn 

về chính trị. 

 

Ở thế kỷ XX chúng ta thấy có đấu tranh của Phật tử 

chống lại bạo lực của cộng sản và Mác Xít. Trong khi 

Kittivuddho cổ vũ chống lại họ bằng bạo lực bởi vì sự đe 

doạ của họ đối với văn hoá tôn giáo, thì những nhà lãnh 

đạo khác lại dùng bất bạo động để chống họ, như tại Tây 

Tạng, Kampuchia và Miến Điện, hoặc đứng ra hoà giải 

giửa các lực lượng này và người đối kháng Hoa kỳ như tại 

Việt Nam. 

 

Chúng ta đã nghe tiếng nói của những người này thí dụ 

như A. T Ariyaratne, Aung San Suu Kyi, Sulak Sivaraksa, 

Mahà Ghosànanda, Nichdatsu Fujii, Daikasu Ikeda, và 

Nikyo Niwano. Họ là những người thầm lặng nhưng kiên 

quyết nhắc nhở cho Phật tử về tinh thần bất đạo động và 

khoan dung của Đức Phật. Thích Nhất Hạnh và Dailai 

Lama là hiện thân mãnh liệt của tinh thần này vừa trong 

việc tìm kiếm sự hổ trợ của dân tộc mình, và trong trước 

tác và trong những hoạt động vượt ra khỏi phạm vi đất 

nước mình. 

 

Trong số những người hoạt động cho hoà bình của Phật 

giáo hiện nay thì Dalai Lama và Aung San Suu Kyi đã nhận 

giải Nobel về hoà bình trong khi Ariyaratne, Ghosànanda 

và Nhất Hạnh đề được đề cừ để nhận giải. Trong số những 

người này và những người khác đã được đề cập ở trên 

chúng ta thấy có một mối dây liên hệ. Một số người 

ngưởng mộ Gandhi và phương thức của ông, thí dụ như 



ĐỖ KIM THÊM 

64 

Fujii, Ariyanate, Ghosànanda và Nhất Hạnh. Dù Gandhi là 

người Ấn chiụ ảnh hưởng bởi hai tôn giáo Jainism của Ấn 

và Thiên Chuá giaó, tư tuởng và hành động cuả ông hoàn 

toàn phù hợp với giá trị Phật giáo. Ông đã gây ấn tượng về 

hành động bất bạo động, nhưng có hiệu năng. Chính vì thế 

mà tất cả những người hoạt động đấu tranh cho hoà bình 

nói trên tin tưởng mãnh liệt vào phương thức bất bạo động 

và không thù oán với người đàn áp. Sự liên hệ khác bắt 

nguồn từ tinh thần từ bi cho cả hai phe trong tranh chấp, 

điển hình là Nhất Hạnh, Dalai Lama, Ghosànanda, 

Ariyaratna, Suu Kyi và Sivaraksa. Sự nối kết này là việc 

nhấn mạnh đến việc hoà bình bắt nguồn từ trong từng cá 

nhân rồi lan rộng ra bên ngoài. Đó là trường hợp của 

Ghosànanda, Nhất Hạnh và Dalai Lama. Sự liên kết này 

nhấn mạnh đến tinh thần tương thuộc, do những người theo 

tinh thần Đại thừa như Soko Gakkai, Nhất Hạnh và Dalai 

Lama. Chúng ta cũng thấy họ tập trung vào việc từ bỏ các 

bám viú giáo điều, cởi mở trước những viễn kiến của tha 

nhân, như trường hợp của Ariyaratne, Ghosànanda, Nhất 

Hạnh, Dailai Lama, Sivaraska và ngay cả phong trào không 

dựa trên tôn giáo như Soka Gakkai.  

 

________________________________ 
1. Nyanapokina, 1978, 40. 

2. Anguttara Nikàya I.121-2. 

3. Majjihima Nikàya I 86-87. 

4. Siksà- samuccaya 20. 

5. Sutta-Nipàtà 766-975; Premasiri, 1972, The Philosophy of the 

Atthakavagga , Kandy, Sri Lanka BPS. 

6. Dìgha Nikàya II 276-277. 

7. Dìgha Nikàya III.182. 

8. Dìgha Nikàya I. 3. 

9. Anguttara Nikàya II .74. 

10. Dìgha Nikàya III 185-186. 

11. Kuk The Vimalakirti Nirseda Sutra, Berkelz and London, 

Shambhala, Nhất Hạnh 1975, The Miracle of Mindfulness, Boston, 

Mass, Beacon Press, 95. 

12. Jàtaka with Commentary II. 400 3, I. 261 8. 

13. Jàtaka with Commentary II. 400 3, I. 261 8. 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

65 

14. Dhammapada 223. 

15. Dhammapada 103. 

16. Jàtaka with Commentary II 3-4. 

17. Majjihima Nikàya III268-9. 

18. Visuddhimagga The Path of Purification, Kandy, Sri Lanka, 

BPS, 1975, 298 306. 

19. Dhammapada 42. 

20. Visuddhimagga 300. 

21. Anguttara Nikàya IV 94. 

22. II.189, Siksà- samuccaya 21. 

23. Anguttara Nikàya V 342. 

24. Bhodi-caryàvatara, Oxford University Press 1966, VI. 10. 

25. Bhodi-caryàvatara VI 33. 

26. Bhodi-caryàvatara VI 39. 

27. Bhodi-caryàvatara VI 41. 

28. Bhodi-caryàvatara VI 43. 

29. Bhodi-caryàvatara VI 47- 8. 

30. Bhodi-caryàvatara VI 73. 

31. Bhodi-caryàvatara VI. 117-11. 

32. Bhodi-caryàvatara VI .108. 

33. Anguttara Nikàya I. 220-2. 

34. Sutta-Nipàtà I 222, Visuddhimagga 324. 

35. Vinaya Pitaka I 342-9. 

36. Vinaya Pitaka I 344-5. 

37. Vinaya Pitaka I 348. 

38. Vinaya Pitaka I 349. 

39. Tatz 1986 Asanga´Chapter on Ethics, with the Commentary of 

Tsong Kha Pha, Queeston, Elwin Mellen Press, 74, 75. 

40. LaFleur 1973-4, Saigỳo and the Buddhist Value of Nature in 

Callicott and Armes (eds.) Nature in Asian Traditions of Thought, 

Albany State of University of New York Press 1990, 183-212. 

41. Vinaya Pitaka II 17-20. 

42. Vinaya Pitaka II 20. 

43. Majjihima Nikàya II 247-50. 

44. Thích Nhất Hạnh 1987 Being Peace, New York University of 

Press New York, 77. 

45. Majjihima Nikàya I 288. 

46. Anguttara Nikàya V.177. 

47. Samyutta Nikỳya I. 83, Dhammapada 201. 

48. Samyutta Nikỳya I. 85. 

49. Khantipaolo 1979 Banner of the Arahants: Buddhists Monks 

and Nuns from the Buddhas’s Time till Now , Kandy, Sri Lanka BPS, 

14. 



ĐỖ KIM THÊM 

66 

50. Upadyaya 1971 Early Buddhism and the Bhagavad Gita; Dehli, 

537. 

51. Harris 1994 Violence and Disruption in Society: A Study of the 

Early Buddhist Texts, Kandy, BPS, 18. 

52. Samyutta Nikỳya I 101-2. 

53. Samyutta Nikỳya I 116-7. 

54. Anguttara Nikàya IV 89-9; Dìgha Nikàyà I 88; III 59. 

55. Dìgha Nikàya III 62. 

56. Dìgha Nikàya III 61. 

57. Dìgha Nikàya III 92. 

58. Harris 1994, 47-8. 

59. Dhammapada A II 217-22. 

60. Arya-satyaka- parivarta Sutra 206-8. 

61. Arya-satyaka- parivarta Sutra 197. 

62. Upadyaya, 1971, 513-37. 

63. Samyutta Nikỳya IV 308-9. 

64. Dìgha Nikàya III 133. 

65. Dìgha Nikàya I. 7, 178. 

66. Demiéville 1957 Le Bouddhisme et la guerre Paris, Presse 

universitaire de France, 347-385. 

67. Abhidharma kosá-bhàsyam 1988 IV 72 c-d. 

68. Tambiah 1976 World Conqueror and World Renouncer , 

Cambridge, Cambridge University Press, 489. 

69. Tambiah 1976, 304. 

70. King 1964 In the Hope of Nibbana,La Salle IlLL, Open Court , 

278. 

71. Geiger 1980 The Mahàvamsa,or Great Chronicle of Ceylon, 

London, PTS. 

72. Gombrich 1988 Theraveda Budhism, London, Routledge. 

73. Tambiah, 1992: 134. 

74. Manogaran 1987, Ethnic Conflict and Reconcialtion in Sri 

Lanka, Honolulu, University of Hawai Press, 22,3. 

75. Rahula 1974, The Heritage of Bhikku; New York Grove Press. 

76. Rahula 1974:20. 

77. Obeyesere 1988 Mediation on Conscience, Colombo, 

Navamaga. 

78. Rahula 1974: 22 

79. Gombrich 1988:142. 

80. Gombrich 1971a Precept and Practice, Oxford, Clarendon Press, 

257. 

81. Gombrich 1971a: 258. 

82. De Silva et al 1988 Ethic Conflict in Buddhist Society, Boulder 

Colo, Westview Press. 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

67 

83. Juergensmeyer 1990 What the Bukkhu said, Religion 20, 53-75. 

84. Bond 1988, The Buddhist Revival in Sri Lanka, Columbia, 

University of South Carolina Press, 9. 

85. Bond 1988: 121-2. 

86. Bond 1988: 118. 

87. Tambiah 1992: 125. 

88. Tanbiah 1992: 179-80. 

89. Tambiah 1992: 174-5. 

90. Tambiah 1992: 149. 

91. Suksamran 1982 Buddhism and Politics in Thailand, Singapore, 

132-57. 

92. Suksamran 1982:15, Sivaraksa 1986, Buddhist Vision for 

Renewing Society, Bangkok, Tiewan Publishing House, 98. 

93. Suksamran 1982: 150 -1. 

94. Keynes 1978 Political Crisis and Militant Buddhism in 

Contemporary Thailand in Smith Religion ans Legitimation in Thailan, 

Laoas and Burma, Chamberburg, Penn, Animabook, 158-9. 

95. Suksamran 1982: 155. 

96. Suksamran 1982: 157. 

97. Sarkisyanz 1978 Buddhist Background of Burmese Socialism in 

Smith , 9; Spiro 1966 Bud dhism and Economic Action in Burma, 

American Anthropologist 68, 172. 

98. Sarkisyanz 1978: 90. 

99. Ling 1979 Buddhism, Imperialism and War: Burma and 

Thailand in Modern History, London, George Allen & Unwin 135-47. 

100. Tambiah 1976:121. 

101. Neale, 1852 Residence in Siam, London 148. 

102. Ling 1979: 141-3. 

103. Demiéville 1957: 348. 

104. Demiéville 1957: 355-6. 

105. Demiéville 1957: 355. 

106. Demiéville 1957: 376. 

107. Welch 1972, Buddhism Under Mao, Cambbridge, Mass; 

Harvard University Press, 297. 

108. Demiéville 1957: 357. 

109. King 1993, Zen and the Way of the Sword: Arming the 

Samurai Psyche, Oxford, Oxford University Press, 39. 

110. Renondeau 1957 Histore de geurriers du Japon in Melange 

Vol. 1 Prsse Universitaire de Paris 159-346; Demiéville 1957: 369. 

111. Demiéville 1957: 369-70. 

112. King 1993:41. 

113. Demiéville 1957: 370. 

114. Demiéville 1957: 371. 



ĐỖ KIM THÊM 

68 

115. Zuzuki 1959 Zen and Japaanese Culture, New York, Bolligen 

Foundation 64-79. 

116. Demiéville 1957: 373. 

117. Demiéville 1957: 377. 

118. Demiéville 1957: 377. 

119. Demiéville 1957: 377-8. 

120. Faure 1991 The Rhetoric of Immediacy, Priceton: Priceton 

University Press, 231; King, 1993: 29-32. 

121. Suzuki 1959: 123. 

122. Demiéville 1957: 382. 

123. King 1993: 33. 

124. King 1993: 53-4. 

125. King 1993: 125. 

126. McFarlane 199 Mushin, Morals and Martial Art, Japanes 

Journal of Religion Studies 17 (4) 397-432 (43). 

127. Shỏhei 1987 Buddhist Martial Art in Eliade vol IX 228-9. 

128. McFarlane 1990: 407. 

129. Aitken 1984 The MInd of Clover: Essay in Zen Bud dhist 

Ethics, San Francisco, North Point Press, 5. 

130. McFarlane 1990: 411. 

131. McFarlane 1994: 189. 

132. McFarlane 1994: 403-4. 

133. Kammer 1978 Zen and Confucius in the Art of Swordmanship 

London, Routledge. 

134. Maliszewski 1987 Martial Law, in Eliade vol. XI 224-8; 

Ackroyd 1987 Bushido in Eliade Vol. II 581-4; King 1993: 123-56. 

135. McFarlane 1990: 415. 

136. McFarlane 1994: 190, 200. 

137. King 1993: 153-6. 

138. Ives 1992 Zen Awakening and Society, Honolulu, University 

Press of Hawaì. 

139. McFarlane 1986: 102. 

140. Aitken 1985: 146. 

141. Davis 1989, Buddhism and the Modernization of Japan , 

History of Religions 28 (4) 304-39. 

142. Davis 1989: 327. 

143. Ives 1992: 65. 

144. Demiéville 1957: 373- 4. 

145. Ackroyd 1987: 583, King 1993: 211-18. 

146. Aung San Suu Kyi 1995, Freedom from Fear and Other 

Writings, Harmondsworth, Penguin. 

147. Sivaraksa 1986 A Buddhist Vision for Renewing Society, 

Bangkok, Tienwan Publishing House, Swaerer, 1996 Sulak Sivaraksa, 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

69 

Buddhist Vision for Renewing Sơciety, in Queen and King 195-236 

(198). 

148. King 1996, Nhat Hanh 1987, Being Peace, New York, 

University of New York Press. 

149. Cabezón 1996 Buddhist Principles in the Tibetan Liberation 

Movement in Queen and King 295-32. 

150. Fujii 1980 Buddhism for World Peace, Tokyo, Japan Bharat 

Sarvodarya Mira Sangha. 

151. Fujii 1980: 284-91. 

152. Metraux 1996 The Soka Gakkai: Buddhism and the Creation 

of a Harmonious and Peaceful Society in Queen and King 1996, 365-

40, (372, 380-1). 

153. Metreaux, 1996: 392-3. 

154. Metreaux 1996: 372, 38-1. 

155. Metreaux 1996: 377. 380. 

156. Metreaux 1996: 379-80. 

157. Toynbee and Ikeda 1989, Choose Life, A Dialogue, Oxford, 

Oxford Universty Press, 208. 

158. Toynbee and Ikeda 1989, 210. 

159. Metraux 1996, 377-8. 

160. Metraux 1996, 379. 

161. Niwano 1977: A Buddhist Approach to Peace, Tokyo, Kosei 

Publishing Co, 116. 

162. Niwano 1977: 12, 138. 

163. Ezard War and Remembrance, the Guardian newspaper 27 

July 1995, Lomax, The Railway Man, London, Jonathan Cape, 1995. 

164. Bond 1995: 5. 

165. Burr 1995 Buddhist Conflict Management Research Paper, 

Department of Philosophy University of Hawaì, 14; Maca, 1983 

Dharma and Development, West Hardford Conn, Kumarian, 50. 

166. Bond 1996 Ariyarattne and the Sarvodaya Sharmandana 

Movement in Sri Lanka in Queen and King 1996: 121- 46, 136. 

167. Macy 1983: 50. 

168. Harris 1998 What Buddhist Believe, Oxford, Oneworld. 

169. Burr 1995: 14 

170. Bond 1995: 6. 

171. Bond 1996: 137. 

172. Bond 1996: 6-7. 

173. Bond 1996: 137. 

174. Burr 1995: 5. 

175. Burr 1995: 5. 

176. Burr 1995: 15. 

177. Burr 1995: 6; McConnell, 1995. 



ĐỖ KIM THÊM 

70 

178. Ghosananda 1992 Step by Step: Mediation on Wisdom and 

Compassion, Mahoney and Edmonds (Ed,), Berkeley, Calif. Parallax 

Press, IX-XI. 

179. Ghosananda, 1992: 7-12. 

180. Ghosananda, 1992: X. 

181. Ghosananda, 1992: VII. 

182. Ghosananda, 1992: 15. 

183. Ghosananda, 1992: 18. 

184. Gosling, 1984 Discussion Notes: Buddhism for Peace, South 

East Asian Journal of Social Science 12 (1) 59-70. 

185. Ghosananda, 1992: 28. 

186. Gosling 1984: 60. 

187. Gosling 1984: 67-8. 

188. Ghosananda, 1992: 20. 

189. Ghosananda 1992: 20. 

190. Ghosananda 1992: 21. 

191. Ghosananda 1992: 68. 

192. Ghosananda 1992: 54. 

193. Ghosananda 1992: 62. 

194. Ghosananda 1992: 69. 

195. Ghosananda 1992: 33. 

196. Rojanaphruk 1995 A Man on the March, The Nation 

newpaper, Banglok, 4 December 1994. 

197. Ghosananda, 1992: 62-3. 

198. Ghosananda, 1992: 37-8. 

199. Ghosananda 1992: 51-2. 

200. Demiévillle 957: 358, 367; Welch, 1972: 280-1. 

 
. 



 

71 

 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG 2 
 

ĐẠO ĐỨC KINH TẾ 
THEO QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO 

 
 

Đói là căn bệnh nặng nhất … Tri túc là tài sản lớn nhất 

(Kinh Pháp cú 203-4) 

 

Đạo đức kinh tế bao gồm nhiều loại vấn đề từ các hình thức 

lao động và hoạt động kinh doanh, phương cách làm việc 

trong điều kiện tổng quát và kinh doanh trong hoàn cảnh 

đặc thù, sử dụng thu nhập, thái độ đối với của cải, cách 

phân phối tài sản, phê phán các hệ thống kinh tế chính trị 

của chủ nghiã tư bản và cộng sản, và đề xuất những giải 

pháp tương ứng cho các vấn đề này trong lý thuyết và thực 

tế. Phật giáo đã có đề cập đến các vấn đề này trong mối 

quan hệ với các cư sĩ, chính quyền và tăng đoàn. 

 

Đạo đức kinh tế dành cho cư sĩ 
 

Theo lời giáo huấn của Đức Phật thì cư sĩ tìm cách làm thế 

nào tốt nhất để tạo ra và sử dụng thu nhập của mình, nhưng 



ĐỖ KIM THÊM 

72 

lời dạy của ngài có những khía cạnh khác nhau và được 

tóm tắt trong kinh[1] như sau: 

 

1. Tạo ra của cải đáng ca ngợi nếu việc này được làm trong 

một phương cách phù hợp với đạo đức, với Chính Pháp, 

không sử dụng bạo lực và đáng chê trách khi làm điều vô 

đạo. 

 

2. Sử dụng sản phẩm đáng ca ngợi khi nhắm đem lại thoải 

mái và vui thích cho chính mình và cùng chia sẻ với tha 

nhân và sử dụng nó cho những hành vi hào phóng tạo thêm 

phúc nghiệp. Suy diễn một cách tương ứng có nghiã là khi 

ta sống keo kiệt với chính mình và không tốt bụng với tha 

nhân thì đáng chê trách. 

 

3. Ngay cả khi của cải được làm ra bằng một phương cách 

đạo đức và sử dụng mang lợi ích cho bản thân mình và tha 

nhân, thì ta cũng còn bị chê trách, khi mà thái độ đối với tài 

sản là vẫn còn tham lam, không biết tri túc và quên lo để 

phát triển tâm linh. 

 

Những điểm vừa nêu trên đề ra bố cục chính cho phần đầu 

tiên của chương này  

 

Mưu sinh liêm chính 

 

Chính đạo là một yếu tố trong Bát Chánh Đạo, nó đòi hỏi 

rằng phương tiện mưu sinh của con người không được gian 

xảo hay bằng cách gây đau khổ cho tha nhân. Mưu sinh bất 

chính như là buôn bán vũ khí (thương nhân), sinh vật hữu 

tình (nuôi súc vật cho sát sinh),[2] thịt (người mổ thịt, làm 

cá, đi săn hay đánh cá), ruợu hay độc chất.[3] Những việc 

mua bán này, đặc biệt là người mổ thịt hay đi săn, thường 

không được tôn trọng trong các xã hội theo đạo Phật, vì họ 

cho rằng giới này sẽ tái sinh vào nghiệp xấu. Mưu sinh bất 

chính thường được thấy trong những cách sống dựa trên lừa 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

73 

đảo và tham lam,[4] có nghĩa là đưa tới việc phá giới thứ 

nhì: trộm cắp trực tiếp hay lưà đảo gián tiếp. Khi có khả 

năng thấy được cách nào để làm giàu thêm là điều tốt, 

nhưng lại mù quáng trước những cân nhắc về khía cạnh đạo 

đức, mà lo làm giàu với lừa đảo, mánh khóe và gian dối, 

chạy theo danh vọng thế gian, thì chỉ làm giàu với một con 

mắt.[5] Trong khi những bản kinh thời kỳ đầu tiên chỉ nêu 

lên một danh sách thật ngắn về những mưu sinh bất chính 

này thì trong bối cảnh hiện nay, Phật tử có thể thêm vào 

nhiều hành vi bất chánh khác vào trong danh sách này.[6] 

Thí dụ như lấy thú vật làm thí nghiệm, phát triển hoá chất 

trừ sâu bọ, làm việc trong công nghệ về vũ khí, có lẽ kể cả 

làm việc trong lãnh vực về quảng cáo với một mức độ là 

làm gia tăng tham lam, thù hận và đánh lừa thiên hạ hoặc 

xuyên tạc sự thật.[7] Thiền sư Aitken Roshi nói giới luật 

cấm nói dối hàm chứa người ta không nên làm việc cho cho 

công ty quảng cáo, chỉ nuốt chửng quảng cáo dối trá và phô 

trương đồng loã với gian dối.[8] 

 

Kinh Điềm Lành, Mangala Sutta, cho rằng phúc đức nhất là 

hành nghề thích hợp, làm việc mà không hề bị xáo trộn, dĩ 

nhiên việc này bắt nguồn từ xung đột giữa các công nhân 

với nhau hoặc tranh chấp giửa chủ và thợ. Kinh Giáo Thọ 

Thi Ca La Việt, Sigàlovàda Sutta, nói người chủ phải quan 

tâm đến người phục vụ bằng cách sắp xếp công việc của họ 

tùy theo sức, cung ứng cho họ thực phẩm và lương bổng, 

chăm sóc khi họ đau yếu, bày tỏ sự nhã nhặn với họ, cho họ 

nghỉ ngơi đúng lúc.[9] Để đền đáp lại, họ phải cần cù và 

trung hậu và giử danh tiếng cho chủ cuả mình. Trong phẩm 

Thánh Đế, Arya-satyaka parivarta, một bản kinh của Đại 

Thừa có nói một nhà lãnh đạo công minh phải kiểm soát 

những người nào không chia sẻ đồng đều với gia đình, vợ 

con, gia nhân hay công nhân, làm cho việc mưu sinh của 

người khác khó khăn hơn, khi bắt họ làm việc quá sức hay 

những công việc mất phẩm giá, tất cả được xem như là 

mưu sinh bất chính. Trong khi hình thức nô lệ được vua A 



ĐỖ KIM THÊM 

74 

Dục, Asoka, ở Ấn Độ chấp nhận thì chỉ dụ số XI ghi trên 

đá của ngài có nhấn mạnh là người nô lệ và phục vụ phải 

được đối xử tử tế.[10] Nô lệ vẫn được coi là hợp pháp tại 

Thái trước năm 1872, nhưng không hề hàm ngụ đấy là một 

việc đánh mất nhân phẩm như trong việc mua bán nô lệ tại 

phương Tây.[11] 

 

Giá trị đạo đức và tâm linh giúp những thành công trên 

thế gian 

 

Kinh điển cổ thời coi những mưu sinh có đạo đức như là 

một ân huệ và xem đức tính về đạo đức và tâm linh của con 

người sẽ góp phần vào những thành công hơn là làm trở 

ngại. Những đức tính để đưa tới sự thành công này gồm 

có:[12] 

 

1. thành tâm với Đức Phật, giử gìn giới luật, thái độ rộng 

lượng, cởi mở và hiểu được hậu quả xấu của năm điều răn: 

ham mê sắc dục, ý muốn bại hoại, lười biếng, tâm tư động 

loạn,[13] 

 

2. sống đời đạo hạnh, không lười biếng[14] 

 

3. thận trọng[15] 

 

4. ở nơi thích hợp, giao du với người tốt, trao dồi bản ngã, 

và có những phúc nghiệp tốt trong tiền kiếp.[16] 

 

Thí dụ như tại Đông Nam Á hiện nay, người ta coi thành 

công trong kiếp này tùy thuộc vào kết quả phước nghiệp từ 

tiền kiếp cùng với hành vi và tri thức trong kiếp hiện 

tiền.[17] Một đoạn kinh[18] xác nhận hạnh phúc và thành 

công trong kiếp này đến từ những: 

 

a.đạt được nghị lực, có nghĩa là người ta làm việc, dù bất 

cứ làm công việc gì, cũng trong khéo léo, siêng năng và 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

75 

đầu óc quan sát. Một đoạn kinh tương tự[19] cũng có nói 

đến một môn đồ qúy tộc có được tài sản do từ sự phấn đầu 

đầy năng lực, tích lũy từ sức mạnh của đôi tay, thằng lợi từ 

mồ hôi, phù hợp thu nhập theo đúng tinh thần Chính Pháp; 

 

b. đạt được sự tĩnh thức, có nghĩa là cẩn trọng với của cải 

không để mất vào tay vua chúa, trộm cướp, hoả hoạn, nước 

hoặc trao cho người thừa kế sai lầm; 

 

c. giao du với người tốt, có đức hạnh, cố làm tốt những đức 

tính như thành tín, đạo hạnh, bác ái và minh triết; 

 

d. đưa đến đời sống quân bình, có nghĩa là không quá hân 

hoan khi thành công hay không quá đau khổ khi thất bại. 

Người ta cũng nên tránh chi xài quá mức hay tích của vô 

chừng. Mất của vì phóng túng với phụ nử, rượu chè, cờ bạc 

và giao du với kẻ xấu là điều nên tránh. 

 

Cũng tương tự như vậy trong kinh Giáo Thọ Thi Ca La 

Việt, Sigàlovàda Sutta, có nói đền sáu cách làm tiêu tan sản 

nghiệp: nghiện ngập vào rượu chè, nghiện vào thứ sinh ra 

biếng nhác. Lang thang trên đưòng vào thời điểm không 

phù hợp, tham gia các trò vui, nghiện ngập cờ bạc, kết bạn 

xấu và lâm vào những chuyện vô công rỗi nghề thành thói 

quen.[20] 

 

Những chi tiết của các thói hư này có thể đan cử nhu sau: 

say sưa hoang phí tiền bạc và gây tranh cải, người đi lang 

thang chơi đêm vừa không tự chủ và bỏ phế gia đình, bén 

mảng chốn vui chơi chỉ cố lo tìm vui, người cờ bạc mất tiền 

lại gây thù oán và mất tín nhiệm, chơi với bạn xấu nên bị 

dẫn vào con đưòng lầm lạc, kẻ lười biếng thì đình đốn công 

việc, vì luôn nghỉ rằng trời lạnh quá, trời nóng quá, còn 

sớm quá hay đã trể quá, đang đói quá hay no quá. Với 

những suy nghĩ như thế ta sẽ hoang phí những gì mình tạo 

ra hay mất cơ hội tạo thu nhập mới. Kinh Giáo Thọ Thi Ca 



ĐỖ KIM THÊM 

76 

La Việt, Sigàlovàda Sutta, có đề ra chuyện cẩn trọng khi sử 

dụng của cải, nên sử dụng một phần tư cho mọi tiện nghi 

thoải mái, phân nửa dùng cho công việc hay buôn bán, một 

phần tư còn lại nên tiết kiệm khi gặp nghịch cảnh.[21] Gặp 

cảnh nợ nần thì coi như bấn loạn,[22] thoát được nợ là điều 

hạnh phúc.[23] 

 

Sử dụng phù hợp thu nhập 

 

Cả hai kẻ bủn xỉn cũng như người hoang phí của cải khó 

lòng đạt được một lối sống quân bình theo lý tưởng vừa 

nêu trên.[24] Keo kiệt thì chỉ là người vừa không đem lại 

niềm vui cho chính mình và người khác vì chỉ lo giử của lại 

luôn bảo „cuả tôi“.[25] Kinh [26]có mô tả một triệu phú 

chết không để lại di chúc, sau khi sống một cuôc đời ăn 

uống cơ cực và quần áo tồi tàn, tài sản không ai hưởng, 

hoặc bị vua tịch thu hoặc cướp lấy đi, hoặc bị nước hay lửa 

hủy hoại, hoặc lọt vào tay người thừa kế mà ông không có 

thiện cảm. Của cải của người bủn xỉn giàu có được mô tả là 

tiền gom góp cho ma quỷ tiêu xài mà không ai có thể xin 

uống được một ly nước.[27] Của cải chỉ sinh lợi khi người 

ta biết sử dụng nó, nhưng khi giử gìn nó quá mức, thì người 

ta chỉ có bỏ nó khi chết đi. Nói một cách nghịch lý nhất là 

một phương cách làm sinh lợi từ của cải mình sau khi chết 

bằng cách bố thí nó trước khi chết: đối với những gì bố thí 

là những gì mình nhận lại đủ hết, vì chính đó là kết quả của 

phước nghiệp mang lại.[28] Triết gia Long Thọ thuộc môn 

phái Đại Thừa có nói: „Qua việc sử dụng của cải sẽ có 

được hạnh phúc trong hiện tại, bố thí sẽ tạo phước đức cho 

tương lại. Hoang phí hay không bố thí của cải chỉ là ngưòi 

bủn xỉn, thì có gì là hạnh phúc?“ 

 

Khi kinh[29] bàn việc sử dụng cuả cải một cách thích hợp, 

có nói đến người ta phải nắm bắt cơ hội khi có được và 

phải mang hạnh phúc cho bản thân mình, gia đình, thân 

hữu, bạn học, người phục vụ, bảo vệ của cải tránh thất 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

77 

thoát, quà biếu cho thân tộc, khách, bà con quá vãng, cúng 

trời đất, quà cúng cho những vị sư có đạo hạnh, các tu sĩ bà 

la môn, đó là hình thức tốt đẹp nhất của bố thí để đưa tới 

việc tái sinh vào cỏi thiên đàng. 

 

Jane Bunnag[30] thấy có việc này tại miền Trung Thái Lan 

hiện nay, mà nhiều mối quan hệ là hình thức giửa chủ và 

khách. Cá nhân hằng sản coi như mình là chủ có bổn phận 

phải giúp cho khách và những thân nhân, mà nhiều người 

trong số này ít có các mối quan hệ. 

 

Trong kinh[31] có đề cao sự rộng lượng như sau: „Nếu ta 

biết được kết quả của phân chia do bố thí thì không thể nào 

vui thích an hưởng mà không chia sẻ hoặc lại để dấu vết 

bủn xỉn ám ảnh trong lòng mình. Ngay cả việc bố thí này 

một chút ít cuối cùng, thì dẩu là môt miếng ăn chót, thì 

cũng không nên hưởng một mình mà không chia, nếu có 

người nào khác muốn cùng chung vui.“ 

 

Trong kinh có nói một khi ta tạo nên phước nghiệp ngay cả 

một việc bố thí nhỏ nhoi, việc bố thí này lan toả cho những 

người đạo hạnh, tu sĩ Bà la môn, những kẻ lang thang, 

người du lịch và nghèo khó, khi ta để nước uống trước sân, 

cúng thực phẩm trước cổng.[32] Trong kinh cũng khuyến 

khích những công tác xã hội như đào giếng hay trồng cây 

thuốc. Sư Phổ Âm (1115-69) một vị sư Trung Quốc xác 

quyết là xây cầu là một hành vi có Phật tánh, đem lại an 

hoà cho con người và tìm lại được yên vui nơi thiên 

đàng.[33] Chuyện cổ tích về những người bố thí hậu hỉ 

trong thời kỳ của Đức Phật còn tại thế như chuyện ông Cấp 

Cô Độc, Anathapindika, hay bà Nguyệt Trang Đài, Visaka, 

được loan truyền trong dân gian. Kinh Giới Hạnh Ưu Bà 

Tắc, Upàsaka Sutta, thuộc Đại Thừa, có ảnh hưởng sâu 

đậm trong giới cư sĩ Trung Quốc,[34] có nói là cư sĩ luôn 

nên dừng lại để săn sóc người lạ đang lâm bịnh trên đường 

và tìm nơi cho họ tạm trú.[35] Như là một phần nào trong 



ĐỖ KIM THÊM 

78 

đức tính bố thí, cư sĩ tu theo hạnh Bố tát nên dấn thân tham 

gia vào những hoạt động gây phúc lợi xã hội, thí dụ như 

học nghề thuốc, xây nhà thương, sửa đường, xây nhà 

khách, đào giếng, trồng cây ăn trái, xây cầu, duy trì kinh 

đào, bảo vệ súc vật, săn sóc sức khỏe cho du khách mệt 

mỏi, làm dù che bóng mát, an ủi người phiền não. Giúp 

người khác mà không nghỉ đến chuyến đền ơn vì nếu như 

thế thì chỉ là chuyện mua bán chứ không phải bố thí.[36] 

 

Bố thí của Phật tử và những ảnh hưởng đến kinh tế xã 

hội 

 

Phật tử có thể bày tỏ mối quan tâm sâu xa của mình với 

việc gieo trồng quả nghiệp tốt hay gây công đức bằng 

những hành vi rộng lượng. Tại các nước theo Phật giáo 

Nguyên thủy như Miến Điện, Thái Lan và Sri Lanka, cá 

nhân cũng như cộng đồng dùng nhiều thì giờ, tiền bạc và 

nổ lực nhắm vào những hoạt động này như bố thí, bảo trợ 

các lể quy y và an cư kiết hạ, xây tu viện hay các niệm Phật 

đường.[37] Để trưng dẫn, David Pfanner và Jasper 

Ingersoll ước lượng rằng trong năm 1960 tại khu vực hạ 

lưu nông nghiệp của Miến Điện khoảng 4 đến 6% thu nhập 

tiền mặt trong gia đình (ước khoảng 1000 Kyat hay 200 

Dollar một năm) chi vào các hoạt động này,[38] mặc dù 

Melford Spiro, người đã ước lượng ở mức độ rộng rải hơn, 

thì việc chi xuất này ở vùng thượng lưu Miến Điện lên tới 

30 %. Thí dụ các bậc cha mẹ đã tiết kiệm nhiều năm để có 

tiền làm buổi lể quy y của con mình và đã chi xuất từ 200 

cho đến 5.000 Kyat cho việc này.[39] 

 

Tại nông thôn Miến Điện, không ai tôn trọng tích lũy của 

cải như là một cứu cánh tự tại, mà để làm việc phước lại 

được đánh giá cao.[40] Nếu nói một cách không cường 

điệu thì nền kinh tế nông thôn Miến Điện xuất phát từ mục 

tiêu quan trọng nhất là tích của để nhằm tạo nên công 

đức.[41] 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

79 

 

Manning Nash cho biết trong thập niên 1960 tại nông thôn 

Miến Điện nhà giàu đã đã chi ra 14 % lơị tức khả dụng 

hàng năm, trung lưu thì chi khoảng 4 % và nhà nghẻo chi 

khoảng 2%.[42] Số liệu này cho thấy rằng dân Miến có 

khuynh hướng chi xuất cho việc bố thí sau khi thoả mãn 

những nhu cầu cơ bản. Quan điểm chung của người Miến 

là không phải số lượng tiền mà chính tâm ý bố thí là chính, 

người hiện nay giàu vì có phước nghiệp từ kiếp trước, lại 

có nhiều duyên may để tạo phước nghiệp hơn kiếp sau.[43] 

Dù vậy, tại Thái Lan thì nhà nghèo lại bố thí rộng rải hơn 

nhà giàu.[44] Đó là vì nền kinh tế của Thái phát triển 

hơn,[45] nên nhà giàu dùng tiền dư vào việc mua hàng tiêu 

thụ và đầu tư.[46] Nhà nghèo thì lại thấy hoàn cảnh mình là 

do nghiệp báo từ kiếp trước, chính thế mà họ cố tự cứu 

mình khi gây nhiều phước nghiệp bằng bố thí. 

 

Trong khi đó Mya Maung[47] chỉ trích là thành tựu kinh tế 

hậu chiến của Miến Điện quá khiêm nhường vì lẻ chi xuất 

quá lớn cho các hoạt động tôn giáo thay vì cho đầu tư. 

Trevor Ling lập luận rằng việc tàn phá đất nước trong thời 

Đệ Nhị thế chiến và di sản thuộc địa của Anh về việc nợ 

nần tại nông thôn và canh tác độc canh trong nông nghiệp 

chính là những yếu tố quan trọng.[48] Từ năm 1962 chúng 

ta có thể nói thêm là những biện pháp đàn áp của chính 

quyền theo Mác xít cũng đã gây ảnh hưởng. Trong khi 

những quan sát này đem đến một phần nào sự thật là trong 

nước này không có nạn thiếu lương thực, nhưng chính ý chí 

của người dân chi xuất quá nhiều cho các hoạt động tôn 

giáo đã có hiệu ứng cho nền kinh tế. 

 

Nếu nền kinh tế của Miến Điện sẽ khả quan hơn hay không 

khi mà đa số Phật tử Miến Điện chịu dồn tiền bạc cho việc 

đầu tư, đó là vấn đề.[49] Pfanner và Ingersoll cho rằng 

người ta, dù là cá nhân hay trong cộng đồng, đều có cảm 

tưởng chung là họ sẽ hưởng được phúc trong tương lai khi 



ĐỖ KIM THÊM 

80 

làm như vậy và cũng có những thoả mãn nhất thời và hoan 

hỷ trong việc này.[50] Robert Lester cho biết khi tăng sĩ và 

cư sĩ bố thí cho nhau thì quá lý tưởng, việc này giúp cho cả 

hai an lạc thân tâm trong hiện tiền và hậu kiếp.[51] 

 

Những bố thí này được coi như là một loại đầu tư vào hạnh 

phúc.Trong mọi trường hợp thì số tịnh tài sẽ chuyển tới cho 

tăng đoàn để dùng vào cho các phẩm vật của tu viện, nó 

cũng giúp thúc đẩy kinh tế.[52] Tăng đoàn không là một 

lãnh vực không sản xuất và làm kiệt quệ nền kinh tế như 

một số người đề cập, mà là một trọng tâm về sự kế thừa và 

ổn định văn hoá, nhà hổ trợ cho một xã hội có đạo đức căn 

bản. Chính vì thế, không thể nói Phật tử coi chuyện bố thí 

vì sùng đạo là quan trọng hơn là tìm kiếm sự phát triển kinh 

tế. Đúng ra, họ tin rằng việc bố thí này là một phương cách 

hữu hiệu nhất nhằm thay đổi những quan tâm về mặt xã 

hội.[53] 

 

Các sư tăng Thái hiện nay cố tìm cách hướng các ước vọng 

bố thí của các cư sĩ nhắm về các dự án phát triển cộng 

đồng, thí dụ như xây trường, cầu nhỏ hay bịnh viện. Hơn 

thế, ở Đông Nam Á nói chung, những hoạt động nhằm tạo 

phước đức là những sinh hoạt lan rộng trong cộng đồng, có 

khi có hàng ngàn cư sĩ dự trong các lể bố thí ẩm thực.[54] 

Đây cũng là cơ hội cho họ để xác nhận và đẩy mạnh mối 

quan hệ xã hội mà họ đang có.[55]  

 

Việc bố thí có nhiều ảnh hưởng kinh tế và xã hội, nhưng 

vấn đề đặt ra là bố thí cho nhà nghèo thì sẽ ảnh hưởng đến 

lợi tức như thế nào. Jane Bunnag trả lời là tại Thái trong 

khi tạo phước đức được coi như một sản phẩm phụ lúc 

hoàn thành trách vụ xã hội, như giúp đở thân nhân, thì đẩy 

mạnh công việc này là động lực chủ yếu cho bố thí nằm 

trong bối cảnh tôn giáo.[56] Việc bố thí như thế được coi 

như tạo thêm phước nghiệp và điều này nói chúng có nghiã 

là Phật tử thích hổ trợ cho sư tăng hay cho các hoạt động 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

81 

phúc lợi xã hội của tu viện hơn là trực tiếp bố thí cho người 

nghèo. Dù vậy, trong Kinh Giới Hạnh Ưu Bà Tắc, Upàsaka 

Silà Suttra, của Đại Thừa có nói một khuynh hướng khác, 

cư sĩ tu theo hạnh Bồ Tát nên trực tiếp giúp cho người 

nghèo trước khi dâng cúng cho sư tăng, cha mẹ hay thầy 

học để cầu phước.[57] Bố thí cho người ngheò với lòng từ 

bi là làm giảm đi nguyên nhân của đau khổ và gia tăng 

phước đức và đạo hạnh. Dâng cúng cho sư tăng, phụ mẩu là 

đền ơn và trả hiếu, tạo thêm lý do cho hạnh phúc, nhờ mở 

rộng kiến văn và vơi đi phiền não.[58] 

 

Dù vậy, tại các nước theo Phật giáo Nguyên thủy, việc bố 

thí đã có hiệu ứng tái phân phối theo nhiều cách khác nhau. 

Nói chung, thực phẩm dâng cúng cho sư tăng không phải 

chỉ có sư tăng hưởng mà còn cho những người khác, khi họ 

tìm thiền môn làm nơi nương náo, và tu viện trở thành nơi 

mà người nghèo, con mồ côi và sinh viên sinh sống, thông 

qua các sư tăng, họ nhận được thức ăn và học tập và đạo 

đức và giáo dục. [59]Tại Thái tu viện là nơi an dưỡng cho 

người lớn tuổi và là nơi mà giới trẻ của các gia đình nghèo 

đến làm công quả, là nơi tạm trú cho giới trẻ từ quê ra tỉnh 

học. Hơn thế, khi cư sĩ không có gia đình hay thân nhân 

hay bị bịnh kinh niên thì một vài tu viện cho họ tạm trú, 

nhiều người từ các tỉnh lạ cần tạm trú qua đêm cũng có thể 

đến các tu viện loại này.[60] 

 

Hơn thế, nhiều phú nông tại các nước Đông Nam Á theo 

Phật giáo Nguyên thuỷ được mong là sẽ bảo trợ cho các 

hoạt động tôn giáo của các bần nông, thí dụ nhu các lể quy 

y. Theo truyền thống thì sự cách biệt về thu nhập không 

nhiều.[61] Bunnang cho rằng đối với Thái đã có một sự 

phân công rõ rệt trong tôn giáo về lao động khi mà hầu hết 

các sư tăng đến từ tầng lớp nghèo.[62] Sau thời kỳ tu học 

họ trở về sống đời cư sĩ và có được một trình độ văn hóa 

cao và triển vọng về công việc nhiều hơn,[63] và nhiều 

người khá giả hơn lại quan tâm đến tôn giáo qua việc bố thí 



ĐỖ KIM THÊM 

82 

cho tăng đoàn. Hơn thế vào lể an cư kiết hạ hàng năm, đã 

có những đám rước mà trong đó đôi khi có các sư tăng trở 

thành thí chủ cũng tham gia, họ đi từ các trung tâm thành 

phố đến các khu nông thôn để dâng cúng cho các tu viện, 

nơi ít nhận được của dâng cúng như tại thành phố. Điều này 

cho thấy có hiệu quả về sự tái phân phối.[64] 

 

Thái độ của Phật giáo đối với tài sản 

 

Đối với Phật giáo, của cải không phải là một điều xấu, điều 

quan trọng là làm thế nào là tạo ra và sử dụng nó. Ngay cả 

khi của cải được tạo ra trong một phương cách có đạo đức 

và sử dụng cho bản thân mình và tha nhân, thì người ta 

cũng không nên có một thái độ tham lam quá mức đối với 

của cải. Kinh Pháp Cú, Phẩm Tham Ái 355 có nói „Của cải 

hại kẻ ngu; không hại được người cố tìm bến giác; kẻ ngu 

ham tiền bạc; tự hại mình, hại người.“ 

 

Hai đức tính toại nguyện và tri túc được ca ngợi như kinh 

Pháp Cú, Phẩm 204 có nói „toại nguyện là tài sản lớn 

nhất.“ Đối với cư sĩ có khuynh hướng tu khổ hạnh thì lý 

tưởng cao cả nhất của sự toại nguyện, cụ thể được kể trong 

chuyện Ghatìkàra,[65] người sống cùng thời kỳ với Phật Ca 

Diếp, Kassapa. Khi ông muốn tiếp tục phụng dưởng cha mẹ 

già mù loà của mình, ông không quy y và chỉ làm bán hàng 

vặt và không cần lấy tiền và cũng không dùng tiền. Tuy thế, 

chính tâm hào phóng của ông khiến vua cung cấp lương 

thực cho ông[66] và người mua hàng của ông đem lại cho 

ông những vật dụng hửu ích.[67] 

 

Cho dù của cải nhiều hơn hay ít đi, điều lý tưởng là làm sao 

giử tâm bình lặng và không hối tiếc, miễn sao mình có của 

trong một cách có đạo đức và không tham lam. Theo Đại 

thừa thì các cư sĩ tu theo hạnh Bố tát nên dấn thân nhập thế 

nhưng trong phương cách không bị ràng buộc. Chính thế 

mà Bồ tát Vimalakìtu mô tả là dù ta hưởng lợi trong mọi 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

83 

ngành nghề, nhưng ta phải vượt xa, đừng để bị nghề nghiệp 

cám dổ.[68] 

 

Nói chung, Phật giáo khuyến khích ta chấp nhận một 

đường lối trung dung giửa hai các thái cực a) quá nghèo 

không đủ phương tiện để sống, đối với gia đình trên thế 

gian này thì nghèo là một điều khổ, nghèo khó và nợ nần là 

chuyện đau buồn trên thế gian này, b) mưu tìm sự giàu sang 

vật chất cho riêng mình. 

 

Có một chuyện sau đây liên quan đến thái cực đầu tiên. 

Một hôm Đức Phật đi gần ba mươi dậm để hoằng pháp cho 

một nông dân nghèo mà ngài thấy rằng tâm có thể đủ để 

ngộ đạo. Một nhóm người khá giả tề tựu để nghe Phật dạy, 

nhưng ngài vẫn chờ cho tới khi người nông dân này đến. 

Khi ông đến trể thì mệt và đói chỉ vì chuyện phải lo đi kiếm 

con bò đi lạc. Khi thấy người này không đủ sức để nghe 

pháp thoại, Phật yêu cầu ông dùng các phẩm vật cúng. Ông 

ăn xong và khỏe lại, Phật mới bắt đầu giảng và người này 

hiểu được lẽ đạo. Phật có đưa ra một bài kệ trong kinh Pháp 

Cú, Phẩm 203 được bắt đầu với câu: „Đói là một căn bệnh 

trầm trọng nhất.“ 

 

Nghèo đói làm gia tăng thêm trộm cắp, đạo đức suy đồi và 

bất ổn xã hội. Hơn thế, rất khó đạt được một đời sống đạo 

đức và tâm linh trong tình trạng nghèo khó và xung đột. 

Những điều kiện thuận lợi cho việc phát triển tâm linh là 

khi người ta còn trẻ và khoẻ mạnh. Khi không khan hiếm 

thực phẩm thì người ta thân thiện nhau và trong tăng đoàn 

cũng hoà ái.[69] 

 

Ở thái cực thứ hai, Phật giáo thấy rằng phúc lợi vật chất 

không là cứu cánh tự tại, mà chỉ là một phương tiện mang 

lại hạnh phúc cho con người và hổ trợ cho sinh hoạt nhằm 

phát triển đạo đức và tâm linh. Luôn đi tìm kiếm cái gì 

nhiều hơn nửa là chỉ dựa vào một lối sống trong thèm khát, 



ĐỖ KIM THÊM 

84 

bởi vì khi ta không biết tri túc, làm cho ta không đạt được 

hạnh phúc và sẽ không bao giờ toại nguyện. Chính thế mà 

giá trị cổ truyền của Phật giáo là luôn đối nghịch với những 

giá trị trong một xã hội nặng về chiếm hữu và tiêu thụ. 

 

Bruce Morgan cho biết rằng tại Thái nơi đang hiện đaị hoá 

nhanh chóng, cũng có một sự hổ trợ chung về phát triển 

kinh tế trong các tăng đoàn, nhưng đã có một mối quan tâm 

về những loại phát sinh về những ham muốn vô tận trong 

một nền kinh tế năng động, không bao giờ thỏa mãn và 

luôn luôn hướng đi lên. Đó không phải là một tiêu chuẩn 

sống đặc biệt được đặt ra thành vấn đề, mà thật ra là lối 

sống, mức sống và hậu quả của những đổi thay không 

ngừng trong các tiêu chuẩn này.[70] 

 

Người ta thấy đối với Phật giáo thì tại các xã hội có quá 

nhiều chênh lệch về của cải sẽ có thể dể chấp nhận, nhưng 

lại không chấp nhận việc luôn mưu tìm nhiều của cải nhiều 

hơn nửa chỉ vì tư lợi. 

 

Russell Sizemore và Donald Swearer cho rằng ít nhất trong 

Phật giáo Nguyên thuỷ đã đưa ra một phương cách trung 

dung, coi việc thụ đắc hay từ bỏ tài sản trong một mối quan 

hệ biện chứng.[71] Điều này có nghĩa là khi cư sĩ được 

kính trọng hơn do lòng bố thí, thì đối với tăng sĩ, điểm đáng 

kính trọng nhất là khi tăng sĩ không còn bị ràng buộc vào 

của cải.[72] Đối với cư sĩ, của cải vừa là một cơ hội nhằm 

biểu hiện tinh thần buông bỏ, vưà lại là một thứ tự mê hoặc 

trước những loại quyến rủ trái với chánh pháp mà nó đưa 

họ dể sụp vào trong bẩy lưới của thế gian.[73] Tinh thần 

không bị ràng buộc là khi ta có và sử dụng những của cải 

vật chất này mà không hề bị chúng làm chủ hay chi phối. 

Đối với tăng sĩ hay cư sĩ không phải chỉ số lượng của cải 

cho nhiều mà thực ra phương cách tạo ra và sử dụng của 

cải bị luận xét về mặt đạo đức.[74] 

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

85 

Đạo đức kinh tế dành cho giới lãnh đạo 
 

Kinh Minh Vương, Cakkavatti-sìhanadà Sutta,[75] có mô 

tả một dòng dõi của các vị vua đầy huyền thoại trong quá 

khứ. Mỗi vị đều là một bậc trị vì đầy nhân từ. Vua khuyên 

bảo con mình về việc trị vì giống như mình, phù hợp theo 

Chính Pháp và trong tinh thần công chính. Có trường hợp 

xãy ra là nhà vua luôn nghe tất cả lời khuyên của phụ 

vương, trừ việc không chịu bố thí cho người cần thiết. Kết 

quả của việc bất tuân này là lần đầu tiên nghèo đói tăng lên 

trong một thời gian dài, trộm cắp nhiều hơn. Khi một tên 

trộm bị bắt và giao nạp cho vua, tên trộm giải thích việc 

trộm của mình vì nghèo, vua bèn ban phẩm vật để giúp cho 

y và gia đình để lo việc mưu sinh. Vua cũng cúng dường 

cho thí chủ và tu sĩ Bà La môn. Khi người khác nghe tin 

này, thì trộm cắp lại tăng nhiều hơn. Chính vì thế vua bắt 

tên trộm khác hành hình để làm gương. Việc này dẫn tới 

các tên trộm tự trang bị vũ khí và giết nạn nhân của mình 

để phi tang.[76] Đức Phật đã tóm tắt chuyện này như sau: 

 

„Như thế từ chuyện không bố thí của cải cho người cần thì 

nghèo khó tăng lên. Từ việc nghèo khó càng lan rộng thì 

trộm cắp của không được bố thí càng nhiều. Trộm càng 

nhiều thì việc sử dụng vũ khí lại tăng theo. Sử dụng vũ khí 

càng nhiều hơn thì việc mất mạng cũng nhiều. Chết nhiều 

thì khoảng đời sẽ thu ngắn lại, nét đẹp của cuộc đời cũng 

tàn lụn.“[77] 

 

Chính thế nhà vua đã cho phép nghèo đói phát triển khi 

gieo giống tội ác và xung đột xã hội. Nghèo đói trầm trọng 

đe doạ luật pháp và trật tự, làm ngăn trở đoàn kết xã hội và 

đạo đức con người.[78] 

 

Trong kinh Cứu La Đàn Đầu, Kutadanta Sutta[79] có một 

thông điệp liên quan đến vấn đề này. Đức Phật có kể về 

chuyện một vị vua giàu và quyền lực trong quá khứ. Vua 



ĐỖ KIM THÊM 

86 

muốn dâng cúng hậu hỉ nhằm bảo vệ tài sản tương lai của 

mình, đúng theo phương cách tu tập tôn giáo Bà La Môn, 

trước thời kỳ Phật giáo. Vua hỏi quân sư của mình, cũng là 

Đức Phật trong tiền kiếp, phải bắt đầu làm cái gì. Vị Bà La 

Môn trả lời rằng vương quốc này sẽ bị trộm cướp tàn phá. 

Việc hành hình, tống giam hay các biện pháp trấn áp khác 

cũng không giải quyết được tình hình. Đối với người sống 

sót thì các biện pháp này sẽ tiếp tục gây thêm vấn đề (như 

ta thường thấy các biện pháp chống du kích ngày nay). Vị 

này đưa ra một phương án khác nhằm diệt triệt để tai hoạ 

bằng cách cung cấp hạt giống và thức ăn gia súc cho những 

người trồng trọt và nuôi thú vật, giúp vốn cho thương nhân, 

cấp lương phù hợp cho công chức. „Khi những người này 

lo cho công việc của mình thì sẽ không làm hại cho vuơng 

quốc. Tiền của của Bệ hạ sẽ nhiều hơn, đất nước sẽ bình 

yên và không bị trộm đạo quấy phá. Với niềm vui trong 

lòng thì dân chúng sẽ vui đuà cùng con cháu và sống trong 

cảnh cửa nhà luôn mở rộng.“[80] 

 

Vua đã làm theo lời khuyên này cùng với nhiều lời khuyên 

khác. Vua chi xuất hậu hĩ, ngài cho mỡ và dầu ăn, nhưng 

không sát sanh hại vật, không được phép đốn cây, và không 

ai bị bắt buộc phải giúp.[81] Gombrich[82] luận giải bài 

kinh này là chủ yếu nhắm và việc phê phán thái độ hy sinh 

theo Ba La Môn giáo và ông biết là không có một vị vua 

Ấn nào làm chuyện cấp vốn cho thương nhân, nhưng ý 

nghiã cuả bài kinh này nhằm diễn đạt lý tưởng của Phật 

giáo và được một số Phật tử trong thế kỷ XX thường trích 

dẩn. 

 

Thông điệp chủ yếu của hai bài kinh trên là nếu vua để cho 

nghèo đói nẩy nở thì bất ổn xã hội tăng lên, để tránh việc 

này trách nhiệm của vua là quan tâm đến người nghèo và 

đầu tư vào nhiều lãnh vực khác nhau cho nền kinh tế. 

Trong kinh Đại Thiện Kiến Vương, Mahà-sudassana Sutta, 

có kể rằng Đức Phật trong tiền kiếp là một vị vua liêm 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

87 

chính trong một thành phố huy hoàng. Ngài xây một ao sen 

đẹp là nơi để giúp người nghèo cần ẩm thực, phương tiện 

giao thông hay lều ngụ kể cả là nơi cho việc tố chức hôn 

nhân.[83] Trong sách Đại Sử, Mahà vastu, một tài liệu cổ 

không thuộc Phật giaó Nguyên thuỷ, có ghi nhiệm vụ của 

vua bao gồm cả việc tiếp nhận người di dân, giúp người 

nghèo cũng như người giàu.[84] Luận sư Long Thọ thuộc 

Đại Thừa trong tác phẩm Ràja parikarta-ratnamàlà của ngài 

có khuyên vua Udayi là vua nên giúp các y sĩ, lập nhà an 

dưỡng và tưới nước vào các lề đường khô cằn, cung ứng 

ẩm thực cho người mù, người bịnh, người có vị trí thấp, cô 

thế, khốn khổ (đoạn 320);luôn từ tâm đối với người bịnh, 

cô thế, chiụ đau khổ, thấp hèn và nghèo khó và cần chăm 

sóc đặc biệt (đoạn 243); giúp đở rộng lượng cho người gặp 

nghịch cảnh, chịu tai ương, đau khổ vì bệnh tật và còn 

trong vùng bị chiếm đóng (đoạn 251); cấp cho nông dân có 

khó khăn được hạt giống và thức bổ dưỡng, tránh các loại 

thuế nặng và giảm mức thuế xuất (đoạn 252); giảm trộm 

cướp tại nước mình và các xứ khác. Quy định giá cả sòng 

phằng, giử mức lợi hợp lý khi hàng khan hiếm (đoạn 254). 

 

Robert Thurman giải thích những lời khuyên này đúng là 

một đề cương cho một quốc gia phúc lợi, một quy luật xã 

hội chủ nghiã đượm tính từ bi.[85] 

 

Trong phẩm Thánh Đế, Arya-satyaka-parivarta, một bản 

kinh của Đại Thừa, cũng là một kinh cơ bản của các giảng 

sư ở Tây Tạng có nói rằng một vị vua liêm chính khi ngộ 

được lẽ vô thường của bản thân và của cải, thì sẽ sử dụng 

của cải mà không bị ràng buộc khi trị vì vương quốc của 

mình. Đó là điều phải lưu tâm của vua.[86] 

 

Kho tích trử thực phẩm là công trình do dân chúng tạo ra 

mà vua không được coi như là của riêng hay nó cũng không 

còn thuộc về dân chúng nửa, khi vua được ủy nhiệm để cai 

quản. Sách Đại Sử, Mahà vastu có khuyên nhiệm vụ của 



ĐỖ KIM THÊM 

88 

vua phải cẩn trọng trong việc giử gìn kho báu và kho ngủ 

cốc.[87] Phẩm Thánh Đế kể tiếp là người trị vì, vua không 

nên tiêu dùng của cải không thích hợp, hay khi tiêu dùng 

hợp cách nhưng không hợp thời, nếu gây hại cho người 

nghèo. Khi thất mùa hay có nạn đói, trộm cướp hay quân 

đội từ các nước khác gây ra các thiệt hại hay có bệnh tật 

cho dân thì vua phải bảo vệ họ. Vua phải giúp cho tất cả 

mọi người, bố thí tài sản cho người nghèo và trừng phạt 

đúng luật những người vô đạo. Đó chính là từ tâm của vua. 

Chính thế mà cẩn trọng và từ tâm là điều quan trọng đối với 

vua.[88] 

 

Nhà nghèo được miển thuế nếu sự túng thiếu này đến từ 

những yếu tố ngoài sự kiểm soát của họ, thí dụ như thiên 

tai, trộm đạo hay tàn phá của bệnh dịch. Tuy thế, những 

người nghèo do hoang phí tiền bạc của chính mình hay sa 

vào cờ bạc hay mãi dâm thì phải chịu thuế, nhưng vua sẽ 

trả lại một phần. Việc này có thể hàm chứa rằng trả lại thuế 

còn tùy thuộc vào việc tu tỉnh của họ.[89] Những người nào 

không đóng thuế thì không thể xem họ như trộm cắp mà là 

một hành vi vô đạo gây ra bủn xỉn. Khi nhà vua bắt những 

người trốn thuế phải đóng thuế không có nghiã là vua lấy 

trộm, mà đúng hơn là buộc họ thi hành nghiã vụ của mình. 

 

Hoàng Tử Phya Lithai của Thái vào thế kỷ XIV trong tác 

phẩm Traibùmi-khatà có khuyên các vị vua nên thu thuế 

1/10 trong thu hoạch, dù vậy nếu dân gặp thất muà thì vua 

không thu thuế. Vua cũng không nên thu thuế quá cao hơn 

tiên vương và cũng không nên đặt tiền lệ xấu cho hậu 

đế.[90] Thực phẩm phải cung ứng đủ cho người phục vụ 

cho vua hay trong quân đội. Khi vua giao cho ai loại công 

việc gì, thì nên cung ứng lương thực tương ứng, không bắt 

họ làm quá mức để họ bị tác đông họ vượt quá điều họ 

muốn làm. Khi có người lớn tuổi thì không nên sử dụng họ, 

hãy để họ làm gì mà họ thích.[91] 

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

89 

Hơn thế, nhà vua phải giúp vốn cho thuộc hạ để buôn bán 

khi cần thiết mà không lấy lãi. Phẩm Thánh Đế có nói một 

vị vua liêm chính thì kho báu sẽ tăng thêm vì nhận nhiều bố 

thí, trong khi vua vô đạo chỉ lo chuyện tích của do xảo trá 

hay các phương cách lường gạt thì của cải sẽ không thể nào 

nhiều hơn.[92] 

 

Hành vi đạo đức của vị vua liêm chính có nghiã làm cho 

đất nước được cảnh mưa thuận gió hoà, luôn trúng mùa, 

không bị lụt hay bệnh dịch làm hại, ít có thú hoang hung 

dử, kẻ thù gian manh cũng biến mất vì nghiệp ác đã chín 

muồi. 

 

Để sống cho phù hợp với các lý tưởng nêu trên các vị vua 

theo đạo Phật đã có nhiều thay đổi thích nghi, nhưng Phật 

tử thường xem vua Ấn A Dục, Asoka, như là một mẩu mực 

cho họ. Tại Sri Lanka, dân chúng thường nhớ lại việc trị vì 

của các vị vua thời trung cổ lúc có sung túc về nông nghiệp 

do việc dẩn thuỷ nhập điền, phát huy tôn giáo và từ thiện. 

Trong biên niên sử Cùlavamsa của Sri Lanka, người ta có 

nó đến vua Upatissa I (362-409). Đối với người khuyết tật, 

phụ nử phải lao động, đối với người mù và người bệnh, vua 

lập cho lều y tế và trại bố thí. Về vua Mahinda II (772-92) 

sách có nói rằng người nghèo xấu hổ khi phải đi xin, thì 

vua giúp trong kín đáo, không một ai trên đảo đáng được 

giúp mà không được vua giúp. Sách nói vua Mahinda IV 

(956-72 hoặc 1026-42) xây nhà bố thí cho người hành 

khách có chổ tạm trú. Vua cấp thuốc và giường cho tất cả 

bệnh viện. Vua cho thức ăn thường xuyên cho phạm nhận 

nơi ngục thất. Đối với khỉ, heo rừng, hưu hay chó, với lòng 

từ tâm vua cho gaọ hay bánh mà các thứ này cần. Trong tu 

viện vua cho tích nhiều luá và ra lệnh rằng người nghèo 

được sử dụng khi họ cần. 

 

Công bình trong việc phân phối về kinh tế 

 



ĐỖ KIM THÊM 

90 

Nhiệm vụ của các bậc vua chúa khi mưu tìm phương cách 

phòng ngừa nghèo khó cho dân mình đã đặt ra vấn đề về 

thái độ của Phật giáo trong việc phân phối tài sản xã hội 

làm sao cho công bình. Russell Sizemore và Donald 

Swearer nhấn mạnh Phật giáo có những quan tâm sâu xa về 

phương cách chiếm hữu và sử dụng tài sản hơn là bàn đến 

chuyện công bình trong phân phối.[93] Theo hai ông, đối 

với Phật giáo, đạo hạnh giúp tạo nên của cải, và của cải 

được coi như là kết quả và bằng chứng của những giàu có 

từ tiền kiếp.[94] Tuy thế giúp người nghèo được coi như 

tạo thêm phúc nghiệp và nhận sự giúp đở như thế cũng sẽ 

là được hưởng đúng theo quả nghiệp. Khi chuyện trả nợ 

căn quả được hiểu như là một lối giải thích về đạo đức 

không có ngoại lệ và là một luận giải cho sự phân phối hiện 

nay về tài sản và nghèo khó trong xã hội, thì người ta bỏ đi 

việc phê bình về đạo đức về phân phối.[95] Do đó, Phật 

giáo quan tâm đến việc làm thế nào tạo cho xã hội hiện nay, 

không lo đến việc phân phối tài sản cho phù hợp như là 

phần thưởng đạo đức, mà chính ra chú tâm tới những 

nguyên tắc buông bỏ, từ bi và hỷ xã. 

 

Chính thế nên không phải công bình trong cơ cấu, mà đàn 

na bố thí là khái niệm chủ yếu trong triết lý về đạo đức và 

xã hội của Phật giáo.[96] Những quy luật cho việc tái phân 

phối tài sản và khái niệm về một xã hội ổn định được chỉ 

xem như là một phê phán nghiêm khắc về mặt đạo đức 

trong việc sử dụng của cải.[97] 

 

Đối với một vài Phật tử nghĩ những điều nêu trên là đúng 

trong chủ yếu, nhưng nó lại bao hàm những suy đoán khác 

không xác đáng, ít nhất là đối với lòng tin Phật tử khi đọc 

qua các kinh điển Phật giaó. Trong khi Phật tử đoan chắc 

rằng đạo hạnh, đặc biệt là tinh thần hào phóng, tạo thêm tài 

sản như là một quả nghiệp tốt, bủn xỉn đưa tới nghèo 

khó.[98] Nói như thế không có nghiã là bất cứ ở đâu cũng 

vậy, đây là những nguyên nhân duy nhất đưa tới chuyện 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

91 

giàu hay nghèo.Thực ra, khi nói là quả nghiệp đây chỉ là 

một trong số những nguyên nhân khả dỉ tạo ra,[99] thì cho 

thấy rằng quan điểm như thế không đoan chắc có được 

trong kinh. Chính thế mà việc giàu nghèo có thể một phần 

do nghiệp trong quá khứ, nhưng đây chỉ là một khả tính. 

Do đó, khi kinh nói rằng giàu ngheò chỉ là chuyện do 

nghiệp báo, điều này không đúng. Khi chấp nhận nghiệp là 

một lối luận giải về đạo đức không ngoại lệ đưa đến kết 

luận là nghiệp là thuyết định mệnh. Điều này không đúng 

theo quan điểm nguyên thủy của Phật giáo. Trong khi kêu 

gọi lòng hào phóng, buông bỏ và từ bi là những điểm 

thuyết phục chủ yếu nhất giúp Phật tử để làm việc cho một 

xã hội đạt nhiều công bình hơn, thì kêu gọi công bình tự tại 

là không cần thiết. Mavis Fen cho rằng trong kinh Minh 

Vương có đề cập đến điều này, không nên quy chiếu giửa 

nghèo là do từ nghiệp báo. Đôi khi vua chỉ bố thí cá nhân 

để giải quyết cảnh nghèo túng cũng xem như là không có 

hữu hiệu.[100] Vua phải làm việc sao cho có hệ thống và 

hữu hiệu hơn để tránh cho việc nghèo trở nên lây lan. Kinh 

Minh Vuơng và kinh Cứu La Đàn Đầu, Kutadanta Sutta, có 

đề ra quan điểm để thích nghi với một khái niệm đơn giản 

về công bình xã hội, mọi người phải đủ phương tiện để 

chăm lo bản thân và giúp tha nhân và sống đời đạo hạnh 

nếu được. Ý nói ở đây là tất cả những giá trị này phải được 

kết hợp vào trong một hệ thống chính trị.[101] 

 

Tuy nhiên, ý nghĩ về công bình trong phân phối có hàm 

chứa ít nhất là một vài việc giàu nghèo là do quả nghiệp. Ý 

niệm cho rằng giàu là do nghiệp báo dành cho đã có ghi 

trong một tác phẩm vào thế kỷ XIV taị Thái là „Tam Thế 

Giới theo Vua Ruang“. Trong tác phẩm này có kể vào thời 

Đức Phật, Ác vương A tu Xà không thể nào lấy hết của đại 

phú gia Jotika, vì sản nghiệp này là kết quả của phước 

nghiệp từ tiền kiếp.[102] Hơn thế, tại các nước theo truyền 

thống Phật giáo Nguyên thuỷ, có nhiều người tìm cách 

thuyết phục sự chính danh của giàu có bằng lập luận như 



ĐỖ KIM THÊM 

92 

thế khi căn cứ vào một vài điểm như: của cải là chuyện 

phước nghiệp tốt trong quá khứ, của cải làm ra do phù hợp 

với đạo đức, của cải không phải là kết quả do sự ham muốn 

để thỏa mãn cho riêng mình khi thể hiện lòng hào phóng 

trong hiện tại.[103] Thực ra, người giàu được coi như có cơ 

hội nhiều hơn để gây phước nghiệp khi tùy tâm cúng bố thí 

cho tăng đoàn và cộng đồng. Phra Ràjavaramuni nói người 

hằng sản có thể làm được nhiều việc hoặc là tốt hay là xấu 

hơn cho xã hội hơn là ngưòi nghèo. Chiếm hữu tài sản là 

một việc có thể chấp nhận được nếu mà cùng lúc nó làm 

gia tăng phúc lợi cho cộng đồng hay xã hội.[104]  

 

Rajavaramuni cho rằng bao lâu mà của cải được dùng cho 

hạnh phúc cho toàn thể xã hội thì sẽ không có vấn đề của 

cải thuộc về ai, cá nhân, cộng đồng hay xã hội.[105] Thực 

ra, trong khi Phật giáo không có đề ra mục đích chủ yếu 

hướng về công bình tự tại trong kinh tế, nhưng người khá 

giả có nghiã vụ nên hào phóng đối với các thành phần khác 

trong cộng đồng và vua chuá có bổn phận phải tìm cách 

ngăn ngừa nghèo khó cho dân. Trong khi mối quan hệ giửa 

tăng đoàn và nhà nước là một việc hợp tác mẩu mực và một 

phương cách cải thiện cho sự thay đổi trong xã hội,[106] 

đồng thời với sự tiếp tục duy trì trợ giúp về phân phối tài 

sản, thì các tu viện, tự trong truyền thống, cũng đã tạo được 

những hiệu ứng về sự phân phối này. Rajavamanui cho 

rằng cải thiện truyền thống này sao cho phù hợp với hoàn 

cảnh hiện nay là điều mơ ước.[107] 

 

Đạo đức kinh tế dành cho tăng sĩ và tu viện 
 

Lý tưỏng căn gốc của các tỳ kheo tăng và tỳ kheo ni là theo 

một lối sống đơn giản của một con người với của cải tối 

thiểu, được các cư sĩ cúng dường hơn là do nghề nghiệp 

mang lại.[108] Danh sách chính thức liệt kê các đồ tư dụng 

của tu sĩ được coi như là tài sản riêng gồm có cà sa, giây 

lưng, bình bát, dao cạo râu, kim chỉ, bình lọc nước, gậy và 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

93 

tăm. Trong thực tế, bất kỳ sư nào cũng có dép, khăn tắm, cà 

sa cho các việc phụ trội, túi đeo vai, dù, sách vở, dụng cụ 

để trước tác, đồng hồ và hình của sư phụ mình. Một lối 

sống như thế tạo nên một cơ hội cho việc phát triển tâm 

linh, thoát ra khỏi những ràng buộc của lối sống cư sĩ.[109] 

Thí dụ như trong khi sống đời cư sĩ thì có thể vui hưởng 

những lạc thú. Để đạt được nó thì cư sĩ phải làm việc cật 

lực, bị ảnh hưởng bởi điều kiện khắc nghiệt của thời tiết khi 

làm việc (như trong canh nông), có thể buồn khổ khi thất 

bại, lo âu khi mất của hoặc tranh cải từ chuyện chiếm hữu 

của cải.[110] Nhưng ơn phước của một người sống đời 

buông bỏ là chỉ có ăn mà không khen chê những gì mà bá 

tánh dâng cúng, hành khất mà không bị ràng buộc hay lo 

âu, không có của để mất khi gặp phải hoả hoạn, chiến tranh 

hay trộm đạo.[111] Nhìn chung, có thể nói là sống theo lạc 

thú có nhiều bất lợi hơn là có lợi theo ý nghiả của hạnh 

phúc nhân sinh. Những giá trị của lối sống tu độc thân và 

không của cải cùng với tinh thần buông bỏ có hàm ý phê 

phán rằng trong một trật tư xã hội bình thưòng luôn có 

những giới hạn trong của nó.[112] Điểm này nhấn mạnh 

đến những nhu cầu cơ bản đơn giản cho kiếp nhân 

sinh.[113] 

 

Vì các tu viện quá đơn sơ nên thu hút nhiều dâng cúng của 

cư sĩ. Đạo hạnh của sư tăng làm họ là người xứng đáng 

nhận của bố thí này. Thực ra, Đức Phật có ca ngợi Sư 

Silavi là người xứng đáng nhất trong các sư tăng nhận được 

của dâng cúng.[114] Tuy thế, trong Phật giáo Nam và Bắc 

tông có sự dị biệt cơ bản về khuynh hướng khổ hạnh của 

tăng đoàn và mơ uớc của cư sĩ trong việc làm thế nào gây 

nhiều phước nghiệp khi dâng cúng cho các sư tăng khổ 

hạnh. Thí dụ như tại Thái, một ít vị sư có tiếng tăm ở tỉnh 

có thể được dâng cúng tủ lạnh hay dùng xe hơi. Dù rằng 

nếu sống đúng theo danh hạnh của mình, sư sẽ sử dụng 

những thứ này trong tinh thần buông bỏ, sư không thể tự lái 

xe như của riêng, và để các sư khác cùng dùng chung xe. 



ĐỖ KIM THÊM 

94 

Sư ở Bangkok có thể nhận được nhiều của dâng cúng khi 

làm lể cho cư sĩ hoặc là các sư có các tịnh tài do các hoạt 

động khác như bói toán, giảng đạo hay dạy tu thiền. Những 

của dâng cúng như cà sa, thuốc lá, nhang đèn, bánh hay 

tịnh tài thường được chia cho các môn đồ trong tu viện, 

dùng để trợ giúp cho việc giáo dục cho các tăng sinh hay 

người làm công quả. Đồ dâng cúng này cũng được đem 

chia lại cho các sư ở tu viện nông thôn ít được bố thí.[115] 

 

Chính vì tầng lớp truởng giả có nghiã vụ phải giúp đở là 

một tinh thần đạo đức khá phổ biến, nên đảm bảo được sự 

phân phối công bình về phẩm vật này. Khi một tỳ kheo 

tăng được nhiều quý trọng nhận của dâng cúng, thì vị này 

có bổn phận là mình phải hào phóng hơn. Bất kỳ vị sư nào 

cũng bị hai trừng phạt nghiêm khắc đối với hành vi lạm 

dụng tài sản là không làm của riêng cho tu viện và chịu 

dưới sự dò xét của của cư sĩ. Vì thế, có một nghịch lý là khi 

một tỳ kheo tăng càng được tôn vinh khi càng nhận nhiều 

của thế gian hay của môn đồ dâng cúng, thì nên tỏ ra thái 

độ thờ ơ đối với việc chiếm hữu và trong điều kiện cho 

phép nên bố thí.[116] Jane Bunnag mô tả một vài viện chủ 

như là một mẩu mực đáng kính phục khi theo đuổi lý tưỏng 

này, vì họ đã dùng tịnh tài để xây trường giúp cho các tăng 

ni còn theo học đạo, mua thực phẩm, quần áo và học 

cụ.[117] 

 

Nhờ vào công quả cuả cư sĩ đôi khi tu viện hoạt động tích 

cực trong lãnh vực kinh tế thí dụ như cấp phát đất đai. Dù 

vậy, vào thế kỷ XX quyền sở hữu đất đai của các tu viện đã 

giảm đi đáng kể do việc tịch thu cuả chính quyền cộng sản 

hay cải cách ruộng đất. Tại các nước theo Phật giáo 

Nguyên thuỷ, quyền chiếm hữu đất của các tu viện ở Sri 

Lanka đã phát triển ở mức độ đáng kể. Sử biên niên của 

Phật giáo có ghi lại một vài trường hợp vua đã cúng dường 

hậu hĩ cho các vị sư có nhiều công đức, dù là học giả hay tu 

khổ hạnh.[118] Chính vì thế mà giửa thế kỷ IX và XII, 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

95 

nhiều tu viện lớn đã làm chủ nhiều bất động sản kể cả đồn 

điền, công trình dẩn thuỷ nhập điền, các làng xã hoàn toàn 

tuỳ thuộc vào tu viện. Tu viện còn có quyền đối với nhân 

công lao động của làng. Đôi khi có những cải cách của nhà 

vua liên quan đến việc chiếm hữu của tu viện. Nhưng việc 

này xãy ra không vì tài sản của các tu viện, vì việc này tự 

nó đã được chấp nhận, mà chính ra là vì thiếu tinh thần đạo 

đức hay tập trung tài sản vào trong tay của quá ít 

người.[119] 

 

Khoảng giửa đời nhà Tống (618-907) tại Trung Quốc cũng 

vậy, các tu viện Phật giáo là những đại điền chủ vì do các 

giới thuộc hoàng tộc, quý tộc và hằng sản dâng cúng,[120] 

hoặc do việc sai áp đất đai của nông dân cầm thế vì họ cần 

tiền mà lại không có khả năng trả nợ hoặc tu viện mua 

đất.[121] Tuy thế vào lúc có nhu cầu kinh tế, nhà nước lần 

lượt tịch thu các đất này.[122] 

 

Một vài quy luật xưa của tu viện, nhưng không theo truyền 

thống Phật giáo Nguyên thủy, cho phép những của bố thí 

dư thừa được cho vay lại và lấy lãi nếu việc thu lợi này 

dùng vào trong việc phát triển Phật giáo. Tu viện Phật giáo 

là những định chế đầu tiên tại Ấn Độ đã áp dụng loại cho 

vay này.[123] Tại Trung Quốc thời nhà Tống tu viện trở 

thành một đại diện đối tác quan trọng trong kinh tế.[124] 

Chùa tham gia vào thị trường, cho vay giống và hạt, kể cả 

tiền, chuà sử dụng máy xay bột bằng sức nước và máy ép 

dầu. Khi thu nhập được chuà lại tái đầu tư và các hoạt động 

này, thì đây là một biểu hiện một hình thái của chủ nghiả tư 

bản.[125] Gregory Ornatowski gọi đây là chủ nghiã tư bản 

công cộng.[126] Những thu nhập khác dùng để sửa sang lại 

tu viện, giúp người nghèo đói và cúng Phật.[127] Tu viện 

cũng dùng làm trú quán cho các sư tăng và du khách, các tu 

viện lớn thường không thu tiền lưu ngụ.[128] 

 



ĐỖ KIM THÊM 

96 

Các tu viện Nhật cũng có liên hệ tới những hoạt động 

thương mại. Tại Tây Tạng trước thời cộng sản tu viện là 

một định chế chủ yếu trong mạng lưới chính về thương mại 

và bố thí. Từng vị sư đầu tư vào việc này như mua súc vật 

hay hạt giống, nhưng hầu hết vốn nhận được sẽ do một 

trong ban quản lý của tu viện đảm trách, có thể là tăng sĩ 

hay cư sĩ. Người này sẽ chiụ trách nhiệm việc thu nhập cho 

chùa khi đất chùa cho thuê mướn hay nông dân làm việc 

lảnh canh cho chuà, từ việc trồng cỏ, quyền trồng rừng hay 

cấp nước, nuôi súc vật cho chùa, buôn bán với Trung Quốc 

và Ấn Độ, trao đổi với ngưòi chăm gia súc, vay mưọn và 

đầu tư. 

 

Phật giáo và chủ nghiã tư bản: Luận đề của Weber 
về đạo đức của Tin lành giáo 
 

Max Weber, nhà xã hội học (1864-1920) đã triển khai một 

luận đề gây nhiều chấn động trong tác phẩm Protestant 

Ethic and the Spirit of Capitalism, (bản Đức ngữ 1904, bản 

Anh ngữ 1930). Ông cho rằng chính tôn giáo Tin Lành theo 

hệ phái của Calvin là một nguồn gốc giá trị và là một 

chuyển hướng thích hợp cho tinh thần của chủ nghiã tư 

bản. Trong hoàn cảnh lịch sử của châu Âu từ thế kỷ XVI 

cho đến giửa XVIII tinh thần này đã dẫn tới hoạt động 

doanh nghiệp theo chủ nghiã tư bản, một chià khoá mở ra 

cho thời kỳ hiện đại. Đối với Weber, đặc biệt trong số 

những môn đồ của Thanh giáo và Calvin, thì nguồn gốc của 

sự phát triển này hình thành một khuôn mẩu tái đầu tư của 

chủ nghiã tư bản vào thế kỷ XVI, mà doanh thu sẽ được tái 

đầu tư vào các doanh nghiệp sinh lợi. Doanh nghiệp này 

vượt xa các hình thái chủ nghiã tư bản đầy mạo hiểm và phi 

hệ thống trước đây. Tuy thế cùng lúc ấy, những thành công 

kinh tế làm giảm đi đức tính khổ hạnh nhằm giúp dẫn đưa 

tới phát triển.[129] 

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

97 

Khi quan sát châu Á kém mở mang về kinh tế vào thời của 

ông ta, Weber đã chứng minh trong hai tác phẩm The 

Religion of India, (bản Đức ngữ 1916, bản Anh ngữ 1958) 

và The Religion of China, (bản Đức ngữ 1917, bản Anh 

ngữ 1951). Ông cho rằng Ấn Độ giáo, Phật giáo, Khổng 

giáo và Lão giáo đã thiếu một trong hai yếu tố đạo đức của 

Tin Lành giáo. Một là tinh thần khổ hạnh tại thế nhằm vào 

những hành vi hợp lý, có kỷ luật và có mục tiêu trên thế 

gian. Với một thái độ khổ hạnh trước những thành quả của 

công việc này nên những lạc thú an hưởng này có thể bị 

hoãn lại và dùng doanh lợi vào việc tái đầu tư để khởi động 

cho chu kỳ thuận lợi việc phát triển kinh tế. Hai là ý nghiã 

của lao động có lý tưởng về tôn giáo, đây là một loại kêu 

gọi của ơn trên giống như của các tu sĩ Công giáo. 

 

Weber thấy rằng Phật giáo mà lý tưởng của sư tăng lại 

hướng về một thế giới khác, làm giảm đi giá trị cuả thế giới 

này và những động lực phấn đấu, nó cũng giới hạn những 

mục tiêu hợp lý vì để lo cho việc thiền định,[130] và lời 

khuyên dành cho các cư sĩ quá mơ hồ để làm cơ sở đạo đức 

kinh tế thuần lý của việc tu thân.[131] Weber công nhận 

việc quan tâm về phúc lợi xã hội của vua A Dục, Asoka, 

trong Phật giáo, nhưng ông lại nhìn một cách khác hơn, vì 

đây chỉ là một tình cờ của lịch sử, không theo đúng tinh 

thần nguyên thủy cúa Phật giáo.[132] Ông công nhận rằng 

đối với cư sĩ hoạt động kinh tế thúc đẩy họ do bởi nhu cầu 

sử dụng các thặng dư của mình để làm tăng thêm phước 

nghiệp, nên không thể nói là việc này để hổ trợ tái đầu tư 

theo chủ nghiã tư bản. 

 

Weber đã bị phê phán khi chỉ chú tâm vào những hình thái 

chân truyền xưa củ của Phật giáo và những tôn giáo tại 

châu Á mà các học giả đã biết được vào các thời kỳ ấy. 

Weber không chú trọng đến những thái độ gây nhiều hậu 

quả do những hình thức này ở thế kỷ XX. Ngày nay các 

học giả biết được nhiều hơn về những phức tạp của các tôn 



ĐỖ KIM THÊM 

98 

giáo này. Hơn nửa, đã có nhiều phong trào cải cách tôn 

giáo kể từ thời của Weber. Padmarisi De Silva lập luận 

rằng khác với Weber. Weber đã nhìn sai khi cho rằng Phật 

giáo đã không có một vai trò tích cực trong việc thay đổi xã 

hội khi vì chỉ nhắm vào những khía cạnh của một thế giới 

khác, nhưng Phật giáo cũng có một đạo đức xã hội đích 

thực.[133] Đó chỉ là một lối giải thích sai lầm khi cho rằng 

quả nghiệp là giáo điều định mệnh,[134] tinh thần vô ngã 

không chỉ làm giảm đi động cơ lành mạnh cho phát triển 

nhân cách, cải cách xã hội và ngay cả việc xây dựng đất 

nước, mà còn làm giảm đi ích kỷ và tham lam và tăng thêm 

hợp tác.[135] Những nguyên tắc của Phật giáo cũng có phê 

phán đến chuyện dị đoan, cho dù phương thức tu tập đôi 

khi cũng có dính dáng đến chuyện này.[136] Weber cho 

rằng Phật giáo Nguyên thủy không là một nền tảng cho đạo 

đức xã hội, chính thế mà De Silva phê bình Weber là 

Weber đã không coi trọng tính liên tục và mối quan hệ giửa 

Phật giáo của cư sĩ và Phật giáo của tăng sĩ. Cư sĩ chủ yếu 

nhắm vào tái sinh tốt đẹp và sống trong xã hội trong khi lý 

tưởng cuả tăng sĩ là từ bỏ thế gian.[137] 

 

Chắc chắn một điều là Phật giáo có nói đến tinh thần làm 

việc cần cù của cư sĩ. Dù vậy, khi Trevor Ling nói quan 

điểm của Phật tử Miến điện không giống như người theo 

Thanh giáo khi cho rằng lạc thú trần gian là ân huệ cần an 

hưởng.[138] Đối với Hans Dieter Evans thì có vẻ thích hợp 

hơn khi giải thích rằng Phật giáo không hề ngăn cản sự 

thành hình của những giá trị tư bản hiện đại, dù Phật giáo 

không hề đề xuất những giá trị này.[139] Khi bàn về luận 

đề của Weber trong mối quan hệ với Ấn độ giáo và Phật 

giáo tại Ấn, Stanley Tambiah đã nghiên cứu về Gandhi và 

chủ nghiã xã hội mang màu sắc Phật giáo tại Miến Điện 

của Thủ tướng U Nu. Ông phê bình là những giá trị tại Ấn 

độ không thúc đẩy cho việc tạo nên tinh thần tư bản nhưng 

đưa đến một tinh thần khổ hạnh hướng nội và tinh thần xã 

hội chủ nghiã.[140] Khi quan sát Miến Điện ông cho rằng 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

99 

Weber đã có lý, nhưng không kỳ vọng rằng đối với Miến 

Điện tư tưởng của Phật giaó có vẻ như hổ trợ và làm chính 

thống hoá một chính sách phúc lơị theo kiểu xã hội chủ 

nghiả mà nó bị lệ thuộc vào các hoạt động kinh tế của mô 

hình tư bản chủ nghiả.[141] Ling đồng ý là không tìm được 

một cách diển đạt tự nhiên nào cho nền kinh tế tư bản chủ 

nghiã trong giá trị của Phật giáo.[142] 

 

Do truyền thống tại Thái, Miến Điện và Sri Lanka, đặc biêt 

là trong các khu vực nông thôn, vai trò thương mại của 

doanh nhân, thương nhân và người cho vay tiền có giá trị 

thấp trong xã hội, vì các hoạt động do tích của và ham lợi 

của họ.[143] Trong một tôn ti cổ truyền trọng về danh dự 

và thứ bậc, nông dân được coi trọng hơn vì họ cung cấp 

những nhu yếu cho đời sống. Trên họ còn có quan lại, công 

chức, thầy giáo và sĩ quan quân đội vì họ phục vụ cho nhu 

cầu công cộng, đặc biệt là vua và quan lại vì cũng có một lý 

do này. Và cũng vì lý do đó mà những địa vị này được coi 

như là do có căn phần trong quá khứ. Được tôn trọng nhất 

là tăng sĩ và cư sĩ thuần thành và hằng sản. Điều này dẫn 

đến kết quả là tại Thái có thiểu số người Trung Quốc hoạt 

động trong tài chính và kỷ nghệ và các phụ nử Thaí không 

quy y trọn đời và lại chiếm thiểu số trong các hoạt động 

nghề nghiệp.[144] Do truyền thống đàn ông Thái bị thu hút 

vào trong những chức vụ công quyền đầy danh vị, để mặt 

cho nử giới nắm giữ vai trò kinh tế „trần tục“.Tuy thế, tăng 

đoàn tại Thái bắt đầu nắm giử vai trò trong một ý nghiã tích 

cực hơn khi đóng góp vào trong những tiện ích công cộng 

và sự phản kháng của nam giới Thái trong các hoạt động 

kinh tế và thương mại càng giảm dần.[145] 

 

Tại Tây Tạng, theo truyền thống đã có một cộng đồng nhỏ 

của thương giới trung lưu mà chủ yếu là lo xuất cảng bông 

vải,[146] phần đông người ở nông thôn chỉ thỉnh thoảng 

tham gia vào việc mua bán hay đổi chác và các tu viện lớn 

đã mua bán để giúp họ.[147] 



ĐỖ KIM THÊM 

100 

 

Tại một số xã hội nông dân, thương nhân bị nhìn với cặp 

mắt nghi ngờ nơi mà Phật giáo đã định hình, Thực ra đấy là 

điều đáng suy gẫm. Vấn đề là trong mức độ nào thì những 

mối nghi ngờ này bắt nguồn vừa từ trong bản chất của xã 

hội nông dân và vừa từ trong Phật giáo? 

 

Trong thời khởi thủy của Phật giáo tại Ấn, thương nhân 

chính là những người quan tâm đặc biệt đến Phật giaó bởi 

vì đặc điểm cởi mở của Phật giáo, vì Phật giáo cho rằng 

những thành công trong tu tập hay kinh tế là do từ kết quả 

của những nổ lực cá nhân.[148] Thực vậy, một người hổ 

trợ đáng khâm phục cho Đúc Phật là Cấp Cô Độc, 

Anàthapindika, ông là một thương nhân hằng sản. Những 

đặc điểm cần cù và cẩn trọng trong công việc mà Đức Phật 

dạy đã thu hút được thương giới. Luận giải về ngủ giới phê 

phán những chi phí không những gây hại mà còn vô trách 

nhiệm hay hoang phí. Chiều hướng chung là nên theo giới 

trưỏng giả, đây là việc không sai lầm. Có mối quan hệ chặt 

chẻ dường như đưa tới sự gắn bó giửa Phật giáo cổ thời và 

thương giới, đây là một giả thuyết mà ta khó phản biện 

được.[149] 

 

Hơn thế, trong kinh tiền thân của Đức Phật, Jàtakas,[150] 

dường như đã hổ trợ cho năng lực doanh giới hướng về đầu 

tư và tái đầu tư. Kinh có kể rằng có một người nghèo đã 

bán chuột chết cho một quán rượu để cho mèo ăn. Ông trở 

nên giàu có nhờ vào hàng loạt các đầu tư khôn ngoan vào 

bất cứ khi nào ông thấy có thể cung ứng sản phẩm và dịch 

vụ được. Kinh lại một lần nửa có nói rằng[151] bằng cách 

tích lũy từ một số tiền nhỏ nhưng khi biết áp dụng một cách 

khéo léo thì người khôn ngoan cũng tạo đưọc từ một đóm 

lửa bùng ra thành một đám cháy. Kinh[152]lại kể rằng có 

một nhà giàu muốn đầu tư vào công việc của một người 

bán tiệm nếu ông ta thấy người này có thể trung thành và 

biết khôn ngoan để kiếm lợi. Đây cũng là hai đức tính 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

101 

giống như trong tu tập. Gregory Ornatowski cho rằng ảnh 

hưởng của những khái niệm chủ yếu của Phật giaó về đạo 

đức kinh tế là mơ hồ và tùy thuộc vào một mức độ rộng rải 

trong việc giải thích theo hoàn cảnh đặc biệt thuộc về văn 

hoá xã hội và lịch sử.[153] 

 

Đạo đức kinh tế của Phật giáo dành cho cư sĩ hoàn toàn 

không hề có tương phản cố hữu với việc phát triển chủ 

nghiã tư bản, nhưng thật ra nó đã hổ trợ cho chủ nghiã tư 

bản sơ khai giửa các thương giới theo Phật giáo tại Ấn thời 

cổ, tại Trung Quốc và Nhật Bàn thời trung cổ. Việc này 

thấy được qua hai hình thái đạo đức cư sĩ dành cho thương 

giới và các hoạt động trực tiếp về kinh tế của các tu viện. 

Cả hai đã đưa tới những canh tân trong các hoạt động 

thương nghiệp và có hàm chứa hổ trợ cho những khuynh 

hướng thương mại trong toàn xã hội.[154] 

 

Charles Keynes đã tìm ra tại Thái thời đương đại có một sự 

thay đổi về những nghi ngờ từ xa xưa dành cho thương giới 

trong những người Thái Lào tại vùng đông bắc. Từ thập 

niên 1950, từ lối sinh hoạt của họ trong nền canh nông cơ 

bản với ý niệm về bình quân của cải thì nay họ đã hướng 

nhiều hơn về thị trường quốc gia và quốc tế và những thời 

kỳ làm việc tại Bangkok giúp họ kiếm tiền nhiều hơn. Từ 

xưa vùng đông bắc là nơi nghèo nhất nước. Trong một bối 

cảnh nhằm thúc đẩy phát triển kinh tế toàn quốc của chính 

quyền thì vùng này đã khá hơn nhưng không nhanh hơn các 

vùng khác,[155] người dân vùng đông bắc cho rằng vì 

mình là một thành phần không được ưu đãi, họ không mơ 

ước làm quan mà chỉ có thể là thương nhân. Đây là một 

kinh nghiệm mà họ thấy từ người Trung Quốc ngheò.[156] 

Trong sự thay đổi về tình trạng kinh tế và xã hội mà những 

gì chắc chắn trước kia vững chắc thì hiện nay không còn 

nửa,[157] một vài người dân đông bắc đã khai triển một cái 

gì đó thuộc về đạo đức kinh tế theo Phật giáo, giống gần 

như tinh thần khổ hạnh hướng nội như Weber luận giải. 



ĐỖ KIM THÊM 

102 

Đây cũng là một hình thái thể hiện việc không ràng buộc 

vào thế gian này,[158] nhờ nhận chân ra giá trị của buông 

bỏ và khả năng từ bỏ thoả mãn để vượt qua những đòi hỏi 

cơ bản của con ngưòi.[159] Những người đông bắc Thái tự 

thấy rằng thái độ buông bỏ của mình là mạnh hơn các 

người Thái khác, một phần bởi vì họ đã quen làm việc 

trong những điều kiện kinh tế khó khăn.[160] Phần lớn nam 

giới vùng đông bắc có trải qua một thời kỳ tu tập, trong khi 

nữ giới học việc buông bỏ này khi phải xa cách con cái lúc 

đã lập gia đình, đi tu hay chết, và trong phong tục nằm 

hong trên lửa sau khi sanh con làm ấm lại cơ thể. Đây là 

một hình thức hành xác khổ hạnh làm tránh những thực 

phẩm nóng và khô trong thời kỳ này.[161] Hơn nữa, tại 

đông bắc có phổ biến một trào lưu là nhiều người theo tu 

theo Chính pháp. Họ tìm phương cách nâng cao tâm hồn 

theo Chính Pháp bằng cách xin quy y. Các người tu học 

kiên trì giử gìn ngủ giới kể cả việc cấm rượu,[162] cần 

kiệm, siêng năng và không quan tâm đến những lạc thú 

nhất thời.[163] Tại một số làng ở đông bắc Thái ngày nay 

một vài gia đình Thái Lào đã có nhà máy chà gạo, có hảng 

chuyên chở và cửa tiệm.[164] Những người cố gắng tự tìm 

kiếm để thăng tiến, cho dù họ nhận ra rằng hạnh phúc trần 

gian dù được cải thiện cũng chỉ là vô thưòng.[165] Thái độ 

của tha nhân trước những doanh nhân thành đạt thì đa dạng. 

Họ có thể thán phục các doanh nhân này vì sự cần cù và 

khôn ngoan nhưng có người khác lại nghi ngờ họ vì luôn bị 

ám ánh vào của cải. Những cáo giác này có thể đối chứng 

lại khi ta căn cứ vào sự thật là cách họ dùng của cải, ít nhất 

cũng một phần, trong những hoạt động từ thiện mà họ coi 

là tạo thêm phước nghiệp.[166] Giống như tại Sri Lanka, 

dân làng thuộc vùng hạ lưu khi có dính liếu đến mua bán 

vẫn còn bị nhiều người ngờ vực, nhưng họ được tôn kính 

khi dùng của cải mới của mình cho việc từ tâm.[167] 

 

Trường hợp Nhật Bản 

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

103 

Trước những thành công cúa chủ nghiã tư bản tại Nhật 

trong thế kỷ XX, ta thấy có sự phù hợp khi quan sát bối 

cảnh phát triển này dựa vào luận đề của Weber. Trong thời 

kỳ Đức Xuyên, Tokugawa, (1600-1867), Nhật rất hướng 

nội và bài ngoại sau khi chịu nhiều kinh nghiệm xấu lúc 

nằm trong tay sự can thiệp của đế quốc phương Tây. Đây là 

một thời kỳ yên ổn sau gần 400 năm nội loạn. Phật giáo 

được các bậc trị vì hổ trợ một cách công khai cho dù 

Khổng giáo canh tân là tín ngưỡng của cả nước, và các 

Shogun cai trị xã hội được giới võ sĩ bảo vệ. Xã hội được 

kiểm soát khá chặt chẻ, nhà nước được tập trung hoá vì 

cảm thấy đó là điều cần thiết để tăng cường sức mạnh và 

thống nhất quốc gia. Trong thời kỳ này các thành phố được 

mở rộng về diện tích và mậu dịch đã phát triển trong một 

thị trường mới và thống nhất toàn quốc. Về mặt cơ cấu, xã 

hội thời Đức Xuyên, Tokugawa vẫn còn phong kiến, nhấn 

mạnh về tôn ti trật tự xã hội, tôn kính người cao tuổi và bậc 

trưởng thượng. Khổng giáo nhấn mạnh đến cách làm việc 

cần cù trong cuộc sống, tạo hữu ích cho đoàn thể kể cả đến 

hậu duệ, tổ tiên, cha mẹ và vua chúa.[168] Xã hội được 

phân chia thành bốn đẳng cấp có tôn ti rõ rệt.[169] Theo 

thứ bậc từ trên xuống dưới thì bốn giai cấp này là 

 

Samurai: võ sĩ đạo, theo truyền thống là kiếm sĩ thì nay họ 

được coi như là phục vụ trong nhiều lãnh vực. Vai trò của 

họ là lãnh đạo và họ được coi như là giới cống hiến điều tốt 

đẹp cho xã hội. Ba nhóm người khác trong cộng đồng là 

 

Nông dân: nhiệm vụ của họ là sản xuất thực phẩm, nhu yếu 

cho đời sống. 

 

Thợ thủ công: nhiệm vụ của họ là sản xuất những nhu yếu 

thứ cấp cần thiết, thí dụ như dụng cụ. 

 

Thương nhân: vai trò của họ là trao đổi hàng hoá. Cả 

Khổng giáo và Phật giáo đều không đặt nặng chuyện mua 



ĐỖ KIM THÊM 

104 

bán vì Khổng giáo coi là không có sản xuất và Phật giáo 

cho là chỉ thúc đẩy tham lam. 

 

Cho dù trong thời kỳ này đã có phát triển một tinh thần khổ 

hạnh tại thế theo luận điểm của Weber, nhưng lại theo một 

hình thức điều độ, mà mục đích không chỉ nhắm về bên kia 

thế gian, vì những thành công trên cỏi đời này còn có hình 

thức là được dư luận khen ngợi và những phần thưởng vật 

chất.[170] An hưởng là chuyện tốt nhưng không vượt qua 

mức của cần cù và thanh đạm, vì theo chuấn mực “làm 

nhiều, hưởng nhiều, chi ít.“[171] Khổng giáo vừa khuyến 

khích sản xuất và lại tiết chế tiêu thụ.[172] Xưa dựa theo 

Khổng giáo, vì tinh thần phục vụ cho đoàn thể, tinh thần võ 

sĩ đạo nhấn mạnh về lòng trung thành phục vụ quên mình 

cho quân vương, thì nay cũng cho quốc gia. Theo Phật giáo 

khi xưa nhấn mạnh về việc buông bỏ quên mình, thì nay 

chính là một thái độ dấn thân tích cực như ta đã thấy qua 

các hành vi của các thiền sư theo Thiên Tào tông, họ là 

những người gần gủi dân chúng giúp đở trong việc xây cầu, 

dân thuỷ, đào kinh thoát nước.[173] Winston King có viết 

về tinh thần làm việc mà Sư Suzuki Shòsan (1579-1655) đã 

theo đuổi. Là một võ sĩ trở thành thiền sư theo phái Thiên 

Tào vào tuổi trên 40, nhưng ông đã ảnh hưởng bởi Lão 

giáo, Khổng giáo và Thần đạo. Ông cho rằng trong công 

việc bình thường hàng ngày của con người, bất cứ công 

việc gì, cũng là một phương cách đề tu tập đạt được Phật 

tính, nếu làm việc với thái độ đích thực và trong tâm có lời 

Phật dạy. Không giống như người theo Thanh giáo, ông tìm 

ra trong những công việc bình thưòng để nâng cao việc tu 

tập cho tâm linh. 

 

“Làm nghề nông tự nó cũng là một hành vi tu theo Đức 

Phật. Chỉ khi nào mục tiêu của anh là xấu thì việc này mới 

đáng nói và xấu hổ. Khi sự thành tâm vững mạnh thì công 

việc của anh chính là công việc của Bồ Tát. Khi anh sinh là 

làm người nông dân có nghiã là anh đã nhận được từ thiên 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

105 

đàng một sứ mệnh là người nuôi dưỡng thế gian. Hoàn 

thành công việc của mình xem như phục vụ công cộng là 

con đường đúng đắn đưa tới thiên đàng. Tạo ngủ cốc, thờ 

cúng Phật và thờ Đấng Kami, (theo Thần đạo), khấn 

nguyện tôn trọng sinh mạng mọi người, bố thí cho cả côn 

trùng và các tạo vật khác và niệm Nam Mô Bổn Sư Thích 

Ca Mâu Ni Phật, Nam Mô Bổ Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 

trong từng nhát xới cỏ. Tập trung vào từng nhát liềm mà 

không còn suy nghĩ nào khác.[174] 

 

Đây là sự kết hợp những ám chỉ về lý tưởng của Khổng 

giáo và Thần giáo và với lòng thành kính cuả Tịnh Độ đối 

với Phật A Di Đà và tinh thần tập trung theo Thiền, khi 

quên mình để chú tâm vào công việc trong tay, một loại 

hướng về thiền định. Phương cách này vừa được coi hổ trợ 

cho cộng đồng và vừa tự chìm đắm mình trong tu tập với 

tất cả chân thành. Cả hai sẽ giúp ta giảm đi tính tự tôn và 

hướng tới giác ngộ. Thế gian là chốn mong manh, luôn 

thay đổi mà ta không nên bị ràng buộc vào nó, mà phải 

nhìn nó để giúp đở vô vị lợi trong thế gian, đem lại lợi ích 

cho mọi người.[175] Vì thế công việc sẽ được gặt hái tốt 

đẹp, bảo vệ thiên đàng và Thần đạo. Hơn thế, thương nhân 

phải làm việc miệt mài để đem lại sản phẩm cần thiết cho 

con người và tạo nên doanh lợi, miễn là không tạo bất bình 

hay gian tham.[176] 

 

Tịnh Độ Tông trong khi kết án sự bất lương hay đạt doanh 

lợi quá mức lại thấy rằng công việc của thợ thủ công và 

thương nhân là đáp ứng được nhu cầu của tha nhân, khi làm 

lợi cho người khác thì họ có quyền hưởng lợi cho chính 

mình. Tinh thần mang lợi cho tha nhân là tinh thần Bồ Tát. 

Vì thế hành động của Bồ Tát là hành động của thương nhân 

và thợ thủ công. Nói chung, những bí mật nghề nghiệp của 

thương nhân và thợ thủ công gây được tín nhiệm qua các 

hành vi Bồ Tát.[177] 

 



ĐỖ KIM THÊM 

106 

Kinh Tịnh Độ có ảnh hưởng tới thương nhân qua các câu: 

„Vui tươi không lơ đểnh công việc cần cù sáng tối; miệt 

mài các việc gia đình; điều độ trong xa hoa vô bổ; không cờ 

bạc; đúng hơn là nên hạn chế.“[178] 

 

Làm việc cần cù như thế sẽ giúp cho ta vừa đạt tâm thường 

trụ và bày tỏ ơn đối với Phật A Di Đà. Thương nhân của 

tỉnh Òmi chịu nhiều ảnh hưởng tư tưởng của Tịnh Độ 

Tông. Họ nổi danh nhờ những công việc cẩn trọng, miệt 

mài, sống đời đơn giản và không hoang phí.[179] Với 

những phương tiện như thế họ thường trở nên giàu có. 

Những giáo huấn của Phật giáo thời Đức Xuyên, 

Tokugawa, thúc đẩy người ta, kể cả thương nhân, nên tập 

trung cao độ và có ý chí mạnh để thành đạt. 

 

Tuy nhiên vào cuối thời Đức Xuyên, Tokugawa, đã có một 

chuyển hướng xem Phật và Khổng giáo là tôn giáo ngoại 

lai và nhấn mạnh chính Thần Đạo là tôn giáo chính thống 

của quốc gia. Năm 1853 Nhật đã bừng tỉnh sau một thời kỳ 

hướng nội. Khi tàu chiến của Hoa Kỳ tới thì Nhật mở cửa 

để giao thương với Hoa kỳ và coi đây là một sự sỉ nhục và 

đưa tới sự chấm dứt triều đại Đức Xuyên, Tokugawa. Tái 

thiết lập chế độ hoàng gia đã mở ra thời ký Minh trị, Meiji, 

(1868-1912) khi Nhật mở cửa cho thế giới bên ngoài và 

khởi đầu canh tân một cách nhanh chóng, học hỏi phương 

Tây mà trước đây họ coi là đối thủ và đe doạ. 

 

Có một trào lưu hướng về công nghiệp hoá do chính nhà 

nước điều khiển, nhằm mục đích phát triển cho nước giàu 

và quân đội mạnh, để Nhật có thể đương đầu với cường 

quốc ngoại bang và chống trả những bất quân bình trong 

các thoả ước mậu dịch. Các rào cản pháp luật không cho võ 

sĩ làm ăn thương mại mà chế độ phong kiến trước đây đã 

đặt ra, nay đã bị huỷ bỏ, giới võ sĩ đạo có thể tập trung 

năng lực của mình vào mậu dịch và canh tân. Tuy thế, 

Hishori Mannari[180] cho thấy là tỷ lệ doanh giới không 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

107 

xuất phát từ giới võ sĩ đạo chiếm 77% trong năm 1880 và 

63% trong cả hai năm 1920 và 1960. Như thế có nghiã là 

thời phong kiến suy tàn cũng tạo nên năng lực cho giới 

không phải có gia thế võ sĩ. 

 

Người ta trước đây trung thành đối với lãnh chúa thời 

phong kiến thì nay trở thành trung đối với đất nước, đặc 

biệt nhắm vào hoàng gia mà họ coi là biểu tượng của 

họ.[181] Có một trào lưu theo chủ nghiã dân tộc bắt nguồn 

từ Thần Đạo, tính thần thánh của hoàng gia, và tinh thần 

Khổng giáo nhấn mạnh đến lòng trung thành coi vua như là 

vị cha già của đất nước. Robert Bellah trong tác phẩm 

„Tokugawa Religion:The Values of Pre-industrial Japan“, 

có triển khai phân tích theo quan điểm của Weber, mà một 

lối sống khổ hạnh trần gian này trong thời Đức Xuyên, 

Tokugawa và những cải cách định chế thời Minh trị, Meiji, 

đã dẫn tơí sự phát triển chủ nghiã tư bản theo một phương 

cách giống như sự phát triển tại châu Âu theo Tin lành 

giáo. Trong khi chủ nghiã tư bản tại châu Âu để cho người 

ta tự do tuyệt đối theo nghiã laisser faire, thì chủ nghiã tư 

bản tại Nhật là do nhà nước chỉ đạo có lòng trung thành với 

hoàng gia, tạo nên tinh thần hợp lý chung[182] cho những 

hoạt động kinh tế, mà Weber cho là cần thiết cho sự phát 

triễn chủ nghiã tư bản được thành công. 

 

Vốn tư bản được nhà nước huy động qua việc thu thuế, 

trong khi dân chúng đôi lúc thấy là không có lợi trong hiện 

tại, nhưng các giá trị về lòng trung thành đối các đấng bề 

trên, đặc biệt là nhà vua, tạo điều kiện cho họ làm việc miệt 

mài cho đất nước và lợi lộc trong tương lai mà họ không hề 

phản kháng.[183] Vì cuộc khủng hoảng tài chính vào năm 

1881 nên nhà nước đã bán một số doanh nghiệp cho các gia 

đình có tiếng tăm để chủ nghiã tư bản có thể phát triển 

hơn.[184] Các doanh nghiệp tư nhân lớn và nhỏ được điều 

hành theo đạo đức dựa trên gia đình, thúc đẩy lòng trung 



ĐỖ KIM THÊM 

108 

thành với doanh nghiệp, vì vưà là những thành viên của gia 

đình và những người làm cho doanh nghiệp. 

 

Dựa vào tinh thần Khổng và Phật giáo nên giá trị chủ yếu 

của người Nhật là các ân huệ sẽ luôn trở lại.[185] Khi một 

người đi vào cỏi thế gian thì họ sẽ nhận sự ban ơn của 

Đấng Kami, Đức Phật, cha mẹ, tổ tiên, đất nước và quân 

vương. Sau này họ nhận ân huệ từ làng xóm, chủ hãng và 

láng giềng. Để bày tỏ lòng biết ơn đối với cuộc đời, công 

nuôi dưỡng, bảo bộc và diù dắt thì cá nhân phải đáp ứng 

bằng lòng biết ơn này bằng tình yêu và lòng trung thành. 

Khổng giáo coi đây là một mối quan hệ của người truởng 

thượng đối với thuộc hạ, mà thuộc hạ đã nhận nhiều loại 

ơn. Ý nghiã này vẫn là trọng tâm tinh thần làm việc của 

người Nhật, dù Bunnag mô tả là có một thái đô tương tự 

như vây tại Thái, ngoài việc nhấn mạnh đến sự tùy thuộc, 

nơi mà mối quan hệ chủ thợ thường đặt căn bản trên sự 

cách biệt tuổi tác. Người ta kỳ vọng nơi các bậc trưởng 

thượng là sẽ khuyên bảo và hướng dẫn đạo đức, giúp đở vật 

chất khi cần đến. Bù lại, khi giới trẻ phải nghe các lời 

khuyên bảo này thì họ phải chúng tỏ là chịu theo quan điểm 

này và khi làm việc thì như là một kẻ thừa hành lệnh của bề 

trên.[186] 

 

Winston Davis (1989) lập luận rằng Phật giáo đã đóng góp 

rất lớn trong việc canh tân và phát triển Nhật không phải 

theo phương cách chỉ là một tiến trình thụ động và thích 

nghi. Cải cách thời Minh trị cũng đã có nhiều phê phán 

Phật giáo, thí dụ như chỉ lo chuyện bên kia thế gian và các 

chuyện khổ mà buông bỏ thế gian này. Trong bối cảnh này, 

Phật tử thường tìm cách nhấn mạnh đến tính hữu dụng của 

Phật giáo đối với nhà nước qua việc cổ vũ về đạo đức, công 

tác từ thiện, được ơn trên che chở, cho dù các nhà cải cách 

chỉ quan tâm đến chuyện hiện đại hoá, mà bên cạnh đó 

cũng có mục tiêu theo chủ nghiã dân tộc Nhật. Phật giáo 

nhấn mạnh đến sự hoà hợp trong xã hội là làm thêm dầu 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

109 

cho bánh xe chuyển luân xã hội được nhanh hơn. Giá trị 

của lối sống thanh đạm và lao động như là một cách biểu 

hiện lòng mộ đạo cũng hữu ích. Không giống như Suzuki 

Shòsan trước đó, Asahri Saichi (1851-1933) nói rằng công 

việc của tôi là niệm Nam Mô A Di Đà Phật.[187] 

 

Phật tử trung thành đối với quân vương và trong chiến 

tranh chống Nga Xô người ta cũng đã có luận giải như thế. 

Trong khi Phật tử thể hiện thiện cảm trong cảnh ngộ khó 

khăn của công nhân, nhưng lại không có những tác động 

tích cực để giúp họ, nghèo đói thường đưa tới nghiệp ác. 

Trong một vài phương cách, Phật tử hành sử như là một 

thiểu số tích cực về mặt kinh tế như người Do thái hay 

Mormons. 

 

Phật giáo có hàm chứa nhiều yếu tố hổ trợ cho những mô 

thức lao động cần cù và đạm bạc, mà trong những điều kiện 

nào đó, Phật giáo có thể đáp ứng một cách tích cực với 

những áp lực của xã hội cho những hoạt động doanh 

nghiệp, nếu không hành động để đáp ứng trước những áp 

lực này, thì cũng vượt qua được những khuynh hướng trong 

Phật giáo về việc nghi nghờ tính tham lợi của thuơng nhân 

và doanh nhân. Dù vậy, Phật giáo có nhấn mạnh đặc biệt 

đến phúc lợi xã hội, đó là điểm mà Weber đã đánh giá thấp 

một cách lầm lẩn. Phật giáo cho là các hoạt động thuộc tư 

bản có thể được luận giải khi các mối lợi này phục vụ cho 

cộng đồng hơn là dựa trên cơ sở thuần túy theo tư lợi cá 

nhân. Việc này thấy được qua các hoạt động về mậu dịch 

của tu viện thời nhà Tống tại Trung Quốc, trong sự phát 

triển gần đây tại Thái. Có của cải dể được người ta chấp 

nhận khi mà cũng có lòng rộng lượng và thái độ buông bỏ, 

đó là điểm chung được nhấn mạnh. 

 

Kinh tế học theo quan điểm của Phật giáo 
 



ĐỖ KIM THÊM 

110 

Tuy thế, một số các luận sư Phật giaó, đặc biệt là Phật giáo 

Nguyên thủy, đã cố đề xuất kinh tế học theo quan điểm của 

Phật giáo khác với kinh tế tư bản hay Mác Xít, mà cả hai đã 

có những ảnh hưởng sâu đậm tới hầu hết các chính quyền 

châu Á thời hậu chiến. Thúc đẩy cho những nổ lực này bắt 

nguồn từ một tiểu luận về kinh tế học Phật giáo của nhà 

văn công giaó E. F. Schumacher. Ông là nhà tư vấn kinh tế 

cho Miến Điện trong thập niên 1950, ông cổ vũ cho những 

canh tân trung cấp và phê bình về những mô hình phát triển 

của phương Tây. Tiểu luận này được đang lần đầu tiên vào 

năm 1966, sau này được in lại trong tác phẩm Small is 

Beautiful: A Study of Economics as if People Mattered vào 

năm 1973. Ông dẫn chứng rằng trong thực tế thì hiện đại 

hoá thường đưa tới sự sụp đổ nền kinh tế nông thôn, gia 

tăng thất nghiệp tại các tỉnh thành, phát sinh giới vô sản tại 

đô thị mà không có phương tiện cung ứng cho nhu cầu thể 

xác và tâm linh.[188] Chính thế ông chê trách là người 

Miến cũng như những người khác đã quá dể dãi chấp nhận 

mô hình phát triển của phương Tây, mà không nghĩ đến 

việc một lối sống của Phật tử sẽ đem lại cho một nền kinh 

tế theo quan điểm của Phật giáo.[189] Ông lập luận rằng để 

đạt được một đường lối phát triển đúng đắn, thì điều cần 

thiết là tìm cách trung dung giữa việc xem thường vật chất 

và thái độ thụ động theo ngàn xưa,[190] tìm cách triển khai 

khái niệm này bằng cách đề xuất một loại kinh tế học, mà 

ông thấy có tiềm tàng trong sinh hoạt Phật giáo tại 

Miến.[191] 

 

Tại Thái và Sri Lanka theo Phật giáo Nguyên thủy, đa số 

tăng và cư sĩ hổ trợ cho các hình thức bảo thủ của Phật giáo 

mà nó hoạt động phù hợp trong tinh thần duy trì nguyên 

trạng và với nổ lực phát triển của chính quyền. Tuy thế 

cũng đã có nhiều người ta thán về tinh thần cộng đồng theo 

quan điểm của Phật giáo đã sa sút do sự tấn công mãnh liệt 

của phong trào hiện đại hoá, Tây phương hoá và thế tục 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

111 

hoá.[192] Donald Swearer mô tả việc này là có hai giới như 

sau: 

 

a. Giới nệ cổ nhưng chịu canh tân. Đây là một trào lưu gần 

như cực đoan nhằm cổ vũ cho việc phục hồi tính từ bi, ý 

nghĩ này được lý tưởng hoá mà hoặc là không biết hoặc là 

hiểu sai về các vấn đề nằm trong hệ thống của văn hoá, xã 

hội, kinh tế và những xung đột. 

 

b. Giới cải cách theo đường hướng tự do. Họ là những 

người theo đuổi các vấn đề của thế giới hiện đại và cố dùng 

một lối giải thích đầy sáng tạo của những tín ngưỡng cổ 

truyền và tìm phương cách để giải quyết vấn đề này.[193] 

 

Tại Thái, trong giới nệ cổ gồm có Santi Asok, đúng ra là 

một tông phái đã đưa ra nhiều phê phán gay gắt về đạo đức 

trong một vài khiá cạnh của xã hội Thaí[194] và có 

Dhammakàya, một trào lưu thành công trong việc hổ trợ 

cho giới lãnh đạo chính trị và quân sự, họ sử dụng truyền 

thông để tự quảng bá và nhấn mạnh đến thiền định và hồi 

sinh đạo đức.[195] Những nhà cải cách này gồm có những 

người đã tìm và triển khai ý niệm kinh tế học theo quan 

điểm của Phật giáo. 

 

Tại Sri Lanka, Tiến sĩ H. N. S. Karunatilake, Giám đốc 

Trung tâm nghiên cứu kinh tế của Ngân hàng trung uơng, 

trong tác phẩm The Confused Society năm 1976, đã tìm 

cách triển khai một hệ thống kinh tế phù hợp với thế giới 

hiện đại dựa trên lời dạy của Đức Phật,[196] cho dù ông ta 

chỉ đáp ứng vấn đề thuần theo một viên kiến quá lý tưởng. 

Ông xem những nguyên tắc kinh tế của Phật giáo là mẩu 

mực trong thời kỳ vua A Dục, Asoka,[197] trị vì ở Ấn và 

các công trình dẩn thủy quy mô trong nền văn minh cổ của 

Tích Lan.[198] Một hệ thống kinh tế Phật giáo đã có nền 

tảng của nó trong nổ lực hợp tác và hài hòa trong sinh hoạt 

tập thể. Theo đuổi tinh thần vị kỷ và chiếm hữu cá nhân 



ĐỖ KIM THÊM 

112 

phải được giảm bớt khi người ta phát huy được một nhân 

cách riêng.[199] Taị Sri Lanka cũng vậy, nhà tâm lý học và 

triết học Padmariri De Silva trong các tác phẩm „Value 

Orientations and Nation Building“ (1976) và „The Search 

for Buddhist Economics“ (1975) đã phác hoạ những gì ông 

thấy về sự đóng góp của Phật giáo trong việc thăng tiến xã 

hội trong nhiều lãnh vực khác nhau. 

 

Tại Thái, Sư P. A. Payutto, một học giả danh tiếng đã triển 

khai khái niệm về kinh tế học Phật giaó trong tác phẩm 

„Buddhist Economics: A Middle Way for the Market 

Place“ (1994). Trong tác phẩm này, ông phê phán về 

khuynh hướng của kinh tế học hiện đại khi khảo sát về mối 

giao hoán kinh tế mà lại tách rời những cứu xét về mặt đạo 

đức của vấn đề mua bán, đâu là hậu quả xã hội và môi sinh 

của các trao đổi này. Ông nhấn mạnh tới những hậu quả 

kinh tế của các tác phong đạo đức thí dụ như dè dặt của nhà 

đầu tư khi có nhiều bất ổn xã hội, khách hàng không thỏa 

mãn nếu mặt hàng kém phẩm chất, chi phí y tế và tình trạng 

sức khoẻ tệ hại của các công nhân khi thực phâm xấu. Việc 

này đôi khi xảy ra tại Thái.[200] 

 

Cũng tại Thái, Tỳ kheo Buddhadàsa (1906-93) là một thiền 

sư có tiếng trí thức, đã đưa ra những luận giải mới về giáo 

lý của Phật giáo Nguyên thuỷ liên quan đến xã hội và kinh 

tế học. Dù tu viện trong rừng xa cách mọi trung tâm quyền 

lực, ông đã gây ảnh hưởng sâu đậm đến giới trí thức của 

Thái, kể cả chánh án, giáo sư, nhà giáo dục và bác sĩ và 

phong trào sinh viên tranh đấu cho dân chủ trong thập niên 

70.[201] Buddhadàsa đã rất thẳng thắn trong các phê phán 

của mình về sự vô đạo đức và vị kỷ của một vài cấu trúc xã 

hội đương đại[202] và so sánh những người hằng sản tại 

Bangkok và những ngưòi hằng tâm tại nông thôn.[203] Khi 

nhấn mạnh đến tinh hoa của Phật giáo, ông cảm thấy không 

có sự cách biệt giửa lý thuyết và quan tâm xã hội.[204] Để 

giải quyết các vần đề này, chúng ta phải nắm bắt được 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

113 

những tinh thần ô trược này mà nó là nguyên nhân cơ bản 

của các vấn đề xã hội.[205] Chính thế ông cho rằng đói, dốt 

và bệnh là những triệu chứng đơn thuần của sự khiếm 

khuyết của một tôn giáo chân chính và về những nguyên 

tắc đạo đức trong xã hội.[206] 

 

Buddhadàsa cảm thấy tất cả mọi tôn giáo, kể cả Phật giáo, 

về cơ bản có khuynh hướng thiên về xã hội, các giáo chủ 

hướng về những điều tốt đẹp cho toàn thể xã hội. Chính 

thế, ông chống đối cá nhân chủ nghiã mà nó có liên kết với 

chủ nghiã tư bản và dân chủ tự do. Đó là điểm mà ông thấy 

làm băng hoại xã hội Thái.[207] Trong khi vừa chống chủ 

nghiã tư bản lẩn cộng sản, ông tán dương một loại hình chủ 

nghiã xã hội theo tôn giaó mà ông gọi là chủ nghiã xã hội 

theo Chánh Pháp (Dhammic Socialism), như là một giải 

pháp cho các vấn đề xã hội. Đối với Buddhadàsa, bên cạnh 

hình thức lo cho trần thế của chủ nghiã xã hội theo Mác xít 

và chủ nghiã cộng sản mà nó có thể là dùng bạo lực hay ác 

độc, thì cũng có một loại chủ nghiã xã hội chân chính. Ông 

thấy rằng chủ nghiã này bắt nguồn từ Chánh Pháp, có đặc 

tính tương thuộc của muôn loài.[208] Thực ra, điều này bắt 

nguồn từ sự thật là tất cả muôn người đều là tạo vật trong 

xã hội, tùy thuộc vào tha nhân và ta phải giúp đở tha nhân, 

không phải hành động vì chủ nghiã cá nhân.[209] Điều này 

hàm chứa không phải chỉ là hơn một chút chia sẻ trong 

sòng phằng, mà là sử dụng những gì mình cần thiết và để 

mà phần còn lại cho người khác sử dụng, đúng như lời Phật 

dạy về sự tri túc.[210] Đó là một cách sống phù hợp với 

thiên nhiên, chỉ lấy những gì ta thật sự cần. Một chủ nghiã 

xã hội như thế thì theo ông thấy không có gì mới lạ, nhưng 

đó luôn là trọng tâm của Phật giáo, một hệ thống theo xã 

hội chủ nghiã một cách đặc biệt và tuyệt vời[211]. Ông 

thấy việc điều hành tăng đoàn luôn có tinh thần chủ nghiã 

xã hội, thời kỳ vua A Dục, Asoka, và các vua Thái triều đại 

Sukhothai và Ayutthaya (thế kỷ XIV-XVIII) mà các ngài là 

những bậc trị vì đúng theo tinh thần chủ nghiã xả hội chân 



ĐỖ KIM THÊM 

114 

chính.[212] Không giống như chủ nghiã cộng sản và tư 

bản, chủ nghiã xã hội chân chính không xa lạ với tinh thần 

Phật giáo Thái. Ông cho rằng nếu muốn giử vửng cho Phật 

giáo, chúng ta phải có những thiên hướng như chủ nghiã xã 

hội trong từng bản thân. Chúng ta thấy chúng sinh là những 

người bạn trong đau khổ và vì thế chúng ta không bỏ rơi 

họ.[213] 

 

Hơn thế, ông thấy khái niệm về Bồ Tát là một khái niệm 

thuộc về chủ nghiã xã hội.[214] Trong kinh Khởi Thế Nhân 

Bổn, Agganna Suttra, ông thấy có một chuyện kể về sự suy 

vi trong chủ nghiã xã hội tự nhiên vì có sự bắt đầu tích trử 

các thực phẩm thiên nhiên dư thừa. Vấn đề của chúng ta 

khởi đầu khi một người nào đó có ý nghĩ tích trử hạt giống 

và các thức thực phẩm khác, taọ ra sự khan hiếm cho người 

khác.[215] Việc này làm bắt buộc phải có chuyện chọn ra 

vị vua đầu tiên để cai trị theo những nguyên tắc „chủ nghiã 

xã hội“.[216] 

 

Cả hai Payutto và Buddhadàsa đã gây ảnh hưởng đến 

những nhà cải cách tự do tại Thái. Nhà thiện trí thức Sulak 

Sivaraska[217] đã bị ảnh hưởng bởi Thích Nhất Hạnh, một 

nhà sư người Việt đấu tranh cho hoà bình.[218] Sivaraksa 

được mô tả như là nhà văn, nhà xuất bản, giảng sư, tham 

luận viên tại nhiều hội nghị quốc tế, nhà đấu tranh cho nhân 

quyền và hoà bình, người sáng tập các tổ chức phi chánh 

phủ, nhà phê bình xã hội theo Phật giaó,và một nhà luân lý 

học.[219] Ông khai triển một lối phê phán rất xác đáng về 

thái độ vội vã của Thái trong việc hiện đại hoá dựa trên chủ 

nghiã tư bản chịu nhiều ảnh hưởng của Hoa Kỳ và việc 

theo chủ nghiã thuần vật chất do trào lưu này mang lại. 

Theo ông, phát triển đương đại thúc đẩy cạnh tranh và 

thành đạt trong khi Phật giaó thúc đẩy hợp tác và tri 

túc.[220] Trong khi ông chấp nhận hiện đại hoá tại Thái có 

những khiá cạnh tốt đẹp tiềm tàng, trong thực tế, ông cảm 

thấy nó đem lại giàu sang cho một thiểu số và nghèo cho đa 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

115 

số, đặc biệt là nông dân và công nhân thành thị.[221] Nợ 

nần phát sinh khiến cho một số lớn nông dân phải ra 

Bangkok, nơi mà thất nghiệp lan tràn buộc một số phải rơi 

vào vòng tội ác. Thiếu nử làm việc như người phục vụ, 

công nhân xí nghiệp hoặc bị buộc vào con đường mãi dâm. 

Thiếu niên làm việc không hợp pháp tại các tiệm buôn nhỏ 

trong những điều kiện khắc nghiệt. Một vài trẻ bị bán ra 

ngoại quốc. Nam giới làm việc nặng nhọc với mực lương 

thấp đáng thương.[222] 

 

Hiện đại hoá đem đến môi sinh ô nhiểm, mất mỹ quan đô 

thị và các nhà ổ chuột và băng hoại về văn hoá.[223] Chính 

thế mà Sivaraska đã làm việc để bảo tồn và duy trì văn hoá 

Thái, dù ông thích sử dụng một từ củ là Xiêm hơn Thái, 

nhưng cũng thay đối cần thiết cho xã hội nhằm thăng tiến 

công bình xã hội.[224] Giống như các nhà văn và các nhà 

hoạt động khác tại Sri Lanka là Karunatilake và Ariyanatre, 

ông hướng về vua A Dục, Asoka, những tăng đoàn thời 

khởi thủy, những tín đồ mộ đạo, những vị vua nhân đức 

trong qúa khứ như là một mô hình đưa đến một xã hội Phật 

giáo đích thực.[225] 

 

Mục đích của khoa học kinh tế và phê phán về chủ 

nghiã tiêu thụ 

 

Các lý thuyết gia về một khuôn mẩu của kinh tế học Phật 

giáo thường nhấn mạnh đến mục tiêu rỏ ràng trong phương 

cách tiếp cận: Kinh tế học theo Phật giáo phải hoàn toàn 

khác biệt với kinh tế học của chủ nghiã duy vật đương đại, 

vì Phật giáo thấy cốt tuỷ của văn minh không chỉ nhắm gia 

tăng những ham muốn nhưng mà còn làm thanh cao nhân 

cách của con người, mà chủ yếu là do công trình của con 

người tạo ra.[226] Phát triển kinh tế phải được đặt trong 

một bối cảnh rộng rải hơn về nhu cầu phát triển nhân cách 

toàn diện và hạnh phúc an lạc.[227] 

 



ĐỖ KIM THÊM 

116 

Sư Payutto cho rằng tiêu thụ phải coi như là một phương 

tiện để đạt cứu cánh nhắm phát triển tiềm năng của con 

người[228] đem lại an lạc trong từng cá nhân, từng xã hội 

và từng môi trường.[229] Ông nhấn mạnh giửa hai tiêu thụ 

đúng đắn và sai lầm. Đúng đắn khi ta sử dụng sản phẩm và 

dịch vụ nhằm để thoả mãn những mong ước về một hạnh 

phúc đích thực và sai lầm khi ta dùng nó để thoả mãn 

những nhục dục hoặc toại nguyện vị kỷ,[230] chỉ giới hạn 

khả năng con người nhằm cung ứng những gì mà mình 

mong muốn.[231] Karunatilake cho là trật tư kinh tế hiện 

nay dựa trên luận điểm cho rằng bành trướng kinh tế 

thưởng xuyên và vô giới hạn là có thể được và đáng mơ 

ước,[232] cho dù đối với con người thì không có một tiêu 

chuẩn sống nào là thoả mãn được. Ý niệm này phát sinh ra 

một lối sử dụng bừa bải về những tài nguyên không thể tái 

tạo, gây phương haị cho thế hệ tương lai,[233] và coi lòng 

ham muốn mạnh mẽ là nguyên lý nền tảng cho khoa học 

kinh tế.[234] 

 

Sivaraska phê bình là Thái đã say mê một cách dại dột khi 

xem chủ nghiã tiêu thụ như một thứ tôn giáo, một loại đạo 

đức chiếm ưu thế trong thế giới ngày nay,[235] vì lẽ chỉ tôn 

thờ gian tham, thù hận và hoang tưỏng tự đại. Nó dẫn 

người ta coi thường văn hoá bản điạ và tự lực cánh sinh khi 

nhân danh sự tiến bộ và hiện đại hoá. Chúng ta cần sống 

thật đơn giản để phá tan những động lực của chù nghiã duy 

tiêu thụ và vật chất.[236] Về bản chất thì không có gì gọi là 

sai lầm khi ước vọng nảy sinh, nhưng nó sẽ gây tổn hại khi 

người ta trước đó hạnh phúc, nay lại tin rằng họ không thể 

có được hạnh phúc khi không có một sản phẩm đặc 

biệt.[237] 

 

Thế nên những học giả này tìm hiểu những cơ bản nhất của 

đời sống khi chỉ nhắm vào việc tiêu thụ ngày càng gia tăng 

một cách liên tục. Sivaraska nói khi ta làm việc miệt mài 

hơn cho những gì mà ta không cần thì ta không thể ngồi 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

117 

yên, luôn chạy và không bao giờ yên nghỉ.[238] Cụ thể 

hơn, Schumacher nói trong khi khoa học kinh tế hiện đại cố 

gắng tối đa hoá việc tiêu thụ của con người bằng cách đề ra 

những khuôn mẩu tối ưu về nổ lực sản xuất, thì khoa học 

kinh tế theo quan điểm của Phật giaó tìm cách tối đa hoá 

những thoả mãn của con người bằng cách đề ra những 

khuôn mẩu tối uư về tiêu thụ.[239] Ông ghi nhận rằng tại 

Miến Điện nơi mà ông biết có ít những trang thiết bị nhằm 

giảm đi sức lao động nếu so với Hoa kỳ, có ít áp lực và 

căng thẳng trong cuộc sống hơn.[240] Chính thế nên khi 

nhìn về phương cách nhấn mạnh đến tiêu thụ, thì nhà khoa 

học kinh tế Phật giáo sẽ khảo sát phương hướng này không 

hẳn thuần lý quá mức, vì tiêu thụ chỉ đơn thuần là phương 

tiện đem lại sự an lạc cho con người. Mục tiêu phải là đem 

lại mức tối đa về an lạc với tiêu thụ tối thiểu. Khoa học 

kinh tế theo Phật giáo là sự nghiên cứu một cách hệ thống 

làm sao đạt mục tiêu đề ra với phương tiện tối thiểu.[241] 

 

Cùng suy nghĩ tương tự, De Silva cho rằng tất cả mọi 

hoạch định cho phát triển quốc gia phải vượt qua chuyện 

chỉ thuần lo cho sản xuất tối đa mà hướng tới phát triển tối 

ưu về con người.[242] 

 

Peter Timmerman (1995) là một Phật tử và là Giám đốc 

Trung tâm nghiên cứu về môi sinh tại Đại học Toronto đã 

cáo buộc một cách đầy thách thức là xã hội chạy theo tiêu 

thụ hiện nay thực ra là một nền văn hoá chỉ chạy theo vật 

chất nhất trong lịch sử, khi không cổ vũ một sự lượng giá 

cẩn trọng về các đối tượng vật chất, mà chỉ dùng chúng 

nhằm mục tiêu thoả mãn những ước mơ về tình dục, quyền 

lực và hình ảnh bên ngoài và rồi lại vứt chúng đi. Theo đó, 

nhu cầu quá mức cho sản xuất và tiêu thụ bị thúc đẩy bởi 

một thứ hổn loạn và không tin tưởng, bởi vì đó là một cố 

gắng nhằm lấp đầy một hố ngăn cách đang lan rộng trong 

một cuộc sống vật chất đầy hào quang lấp lánh không cùng. 

Tuy nhiên, với một phương cách tĩnh thức sẽ giúp ta đánh 



ĐỖ KIM THÊM 

118 

giá được đặc điểm phong phú của từng loại vật chất. Vì thế, 

khi Schumacher dựa trên việc quan sát trong kinh nghiệm 

tại Miến thì ông thí dụ rằng lý tưởng trong y phục là dùng 

những chất liệu bền bỉ mà không may cắt phức tạp, mệt 

công, nhưng chỉ che thân và dùng thì giờ rảnh và nổ lực 

cho những hoạt động nghệ thuật trong thêu đan.[243] 

 

Nhà văn Thái Suwana Satha-Anand đã bị ảnh hưởng bởi Sư 

Buddhadàsa. Ông cho là trong khoa học kinh tế phương 

Tây những mong ước là những khuôn mẩu đã định hình và 

ta không thể kiểm soát hay đặt vấn đề này trong phạm vi 

của khoa học kinh tế. Yếu tính của khoa học kinh tế nhằm 

thoả mãn những mơ ước. Trái lại, Phật giáo tìm cách kiềm 

chế mong muốn như là một cách đạt tới hạnh phúc, khi 

giảm bớt nó sẽ giúp ta dể đạt tới thoả mãn hơn.[244] Về 

điểm này, Sư Payutto luôn phân biệt ham muốn nhằm đạt 

mục tiêu hưởng thụ và mục đích nhằm đưa tới an lạc, mà 

nó dựa vào sự khôn ngoan. Khi ta bị thúc đẩy bởi mục tiêu 

thứ nhất, thái độ kinh tế sẽ không khôn khéo, nhưng ta 

hành động do bắt nguồn từ mục tiêu thứ hai thì là một thái 

độ thiện xảo.[245] Ông thấy khoa học kinh tế đương đại chỉ 

dựa trên suy đoán về mục đích của con người là tìm kiếm 

hạnh phúc qua việc thoả mãn thèm muốn, có nghiã là mục 

tiêu luôn luôn vượt khỏi chân trời và ta không bao giờ thoả 

mãn được những khao khát này một cách bền bỉ. 

 

Một đề tài chung trong việc phê phán khi chủ yếu lấy tổng 

sản lượng quốc gia và lợi tức tính theo đầu người để làm 

thước đo cho sự thành công kinh tế. Trước hết, cách tính 

này xem nhẹ việc phân phối sản phẩm và lợi tức.[246] 80 

% của việc tăng gia tổng sản lượng có thể rơi vào tay của 

10% dân chúng.[247] Thứ đến, nó bao gồm những sản 

phẩm không cần thiết trong cách tính toán này,[248] những 

sản phẩm gây hại như vũ khí, rượu, ma tuý, hoá chất và sản 

phẩm cho súc vật.[249] Helena Norberg-Hodge nhấn mạnh 

rằng khi coi trọng điểm của cách tính tổng sản lượng quốc 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

119 

gia như là sổ đăng ký về mọi giao hoán kinh tế thì thật là 

vừa hoang phí và vừa gây thêm thắc mắc cho một khuôn 

mẩu cổ truyền về kinh tế tự túc.[250] Sivaraska cho rằng 

phương thức nhấn mạnh về biện pháp đo lường cho sự phát 

triển chú trọng về những yếu tố kinh tế, thí dụ như gia tăng 

sản xuất và những yếu tố chính trị. Sự nhấn mạnh về gia 

tăng sản phẩm của các kinh tế gia làm tăng sự tham lam, sự 

nhấn mạnh của các chính trị gia làm tăng thêm những ý 

muốn bịnh hoạn. Kinh tế gia và chính trị gia hợp tác nhau 

và đo lường những thành quả theo cách tính định lượng, 

qua cách này chỉ đưa tới vô minh.[251] 

 

Phê phán về mô hình phát triển theo chủ nghiã tư bản 

và Mác xít 

 

Những nhà nghiên cứu như đã đề cập ở trên đồng ý về 

những khiá cạnh phê phán của cả hai chủ nghiã tư bản và 

Mác xít hay cộng sản, trong khi đó họ lại đồng thời xét lại 

một vài trong các yếu tố này. Karunatilake thấy hoạch định 

phát triển của cả hai chủ nghiã tư bản và Mác xít chỉ liên 

quan thuần túy đến khía cạnh vật chất của đời sống, việc sở 

hữu của tài sản, tái phân phối tài sản và vấn đề loại tài sản 

và dịch vụ nào mà cá nhân có quyền sử dụng.[252] Họ 

quên đi sự phát triển nội tại của con người như là một yếu 

tố quan trọng trong sự thăng tiến của xã hội để mà từ đó tội 

phạm và suy tàn đạo đức cùng đi kèm với phát triển kinh 

tế. Đối với Buddhadàsa chủ nghiã tư bản và chủ nghiã cộng 

sản, đặc biệt trong những hình thái lịch sử cận đại, cả hai 

đều giống nhau vì trong nền tảng cả hai đều ích kỷ, chỉ 

quan tâm đến một gia cấp trong xã hội hơn là lo cho toàn 

thể xã hội.[253] Đối với ông, chủ nghiã xã hội mang màu 

sắc Chính Pháp (Dhammic Socialism) là một phương cách 

trung dung tránh được sai lầm cho cả hai.[254] 

 

Trước hết nói về chủ nghiã tư bản kinh tế gia Phật giáo 

thấy có những lợi điểm sau đây: 



ĐỖ KIM THÊM 

120 

 

1. Vì hệ thống tư bản chủ nghiã luôn luôn là dân chủ, nó 

cho phép người ta chọn lưa một số vấn đề, kể cả tự do tôn 

giáo và cơ hội để tự phát triển cá nhân.[255] 

 

2. Hệ thống này cởi mở trước những giá trị của Phật giáo 

về sáng kiến cá nhân, chiếm hữu tài sản bằng những 

phương tiện chính đáng, chi xuất thoải mái của cải nhằm 

tạo cho một cuộc sống tiện nghi, bố thí cho tha nhân,[256] 

và thúc đẩy cho công nhân thêm nhiều động lực và tránh 

được một nền công nghiệp do nhà nước tập trung quản lý 

mà không hiệu năng.[257] 

 

Những điểm tiêu cực là 

 

1. Theo một quan điểm dung hoà thì chủ nghiã tư bản có 

khuynh hướng làm tăng thêm động lực chiếm hữu và tham 

muốn của con người.[258] Sivaraska ít khiêm tốn hơn khi 

ông nói chủ nghiã tư bản luôn luôn bị thúc đẩy bởi lòng vị 

kỷ và chính thế chủ nghiã tư bản không thể cải thiện được, 

ngay cả khi đưa thêm khía cạnh của chủ nghiã xã hội vào 

trong đó.[259] Thực vậy, Buddhadàsa cũng thấy đặc tính 

cố hữu của chủ nghiã tư bản là không đạo đức,[260] cũng 

không hẳn là dân chủ khi nó không dựa trên điều thiện của 

toàn thể trong xã hội.[261] 

 

2. Kinh tế học của chủ nghiã tư bản không phân biệt được 

điều mong muốn và nhu cầu và suy đoán rằng mong uớc 

của con người là không cùng, với sự khan hiếm là cưõng 

chế chính đáng cho những thoả mãn của họ.[262] 

 

3. Nhu cầu của nhà nghèo không được coi trọng trong khi 

ước muốn của những người khác, đôi khi bị khích động 

một cách giả tạo, lại được thoả mãn tạm thời.[263] 

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

121 

4. Nhấn mạnh đến doanh lợi mà không màng đến phúc lợi 

công cộng và nhấn mạnh đến việc giử mức lương thấp cho 

công nhân.[264] Trừ khi nào công đoàn mạnh thì giới chức 

chính quyền mới đối xử đàng hoàng và có hiệu năng. Các 

tổ chức của người tiêu thụ tác động được thì các nhà tư bản 

mới để ý đến quyền lợi của ngưòi dân.[265] 

 

5. Đề cao tự do chọn lựa thật ra qua những kỹ thuật quảng 

cáo lừa bịp.[266] 

 

6. Cũng giống như chủ nghiã cộng sản, chủ nghiã tư bản 

bóc lột và làm suy yếu tôn giaó.[267] Chủ nghiã tư bản giết 

chết tôn giaó một cách chậm chạp với nhưng mánh khoé 

kheó léo, không để cho các nhà lãnh đạo tôn giáo nhận thức 

rằng cái gỉ đang xãy diễn, trong khi chủ nghiã cộng sản cố 

đánh bật cội rể tôn giaó, khi xem tôn giáo như là thuốc 

phiện.[268] Phật giáo đang bị chủ nghiã tư bản giết một 

cách chậm chạp, nhưng chết là cầm chắc.[269] 

 

Nhũng ưu điểm của chủ nghiã cộng sản và Mác xít là: 

 

1. Có khuynh hướng chung nhắm về những điều tốt đẹp 

chủ yếu, công bình[270] và nhấn mạnh đến sự chia sẻ[271] 

 

2. Kết án một cách đúng đắn sự chiếm hữu và bóc lột nhân 

công[272] 

 

3.Trong một tác phẩm của Marx có nêu một khía cạnh liên 

quan đến chủ nghiã nhân bản có giá trị.[273] Chính thế mà 

một hình thái khoan dung trong chủ nghiã Mác xít có thể 

dung hoà được với Phật giáo. Lòng can đảm, viễn kiến và 

tinh thần tranh đấu theo chủ nghiã Mác xít có thể phối hợp 

với sự hoà nhã, sống động, vui tươi và bất bạo động của 

Phật giáo.[274] 

 

Về những khuyết điểm thì có 



ĐỖ KIM THÊM 

122 

 

1. Cộng sản sử dụng những phương tiện cưỡng chế và bạo 

lực[275] 

 

2. Có khuynh huóng nuôi dưỡng thù hận và xung đột hoặc 

dùng những phương tiện không liêm chính[276] vì tin rằng 

cứu cánh biện minh cho phương tiện.[277] Đối với 

Buddhadàsa thì họ chỉ làm đưọc một việc là lo báo thù cho 

công nhân.[278] 

 

3. Chi phí quá mức cho việc mua và sản xuất vũ khí.[279] 

 

4. Không cho phép dân chúng tự do hoặc cho phép dân 

chúng thực hiện tính nhân đạo của họ một cách toàn 

diện.[280] 

 

5. Không khoan dung với tôn giáo 

 

6. Chỉ thuần theo chủ nghiã duy vật, có triết thuyết về duy 

vật và nhận định môt cách sai lệch về thuyết định mệnh 

kinh tế, tin rằng sự thay đổi về những cơ cấu kinh tế và xã 

hội đảm bảo thay đổi tâm lý.[281] 

 

7. Tạo cho công nhân ít động lực và một nền công nghiệp 

do nhà nước tập trung quản lý kém hiệu năng.[282] 

 

Nói chung, chủ nghiã tư bản được coi như thiên về những 

sai lầm của lòng ham muốn, nhưng bù lại tránh được sự 

cưỡng chế trực tiếp do lòng thù hằn, trong khi chủ nghiã 

cộng sản lại đặt nặng chuyện cưỡng chế này và lại ủng hộ 

lý tưởng về phân phối. Cả hai đều khác biệt với đường lối 

trung dung của Phật giáo, và cả hai đều làm suy yếu tôn 

giáo, tư bản với cách soi mòn âm ỉ và chậm chạp trong khi 

chủ nghiã cộng sản thì đàn áp trực tiếp. 

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

123 

Hầu hết các học giả trong cuộc thảo luận nêu trên đã đề ra 

phương thức của kinh tế học theo quan điểm Phật giáo một 

cách thuận lợi, nhưng ở đây không cho phép trình bày vấn 

đề này một cách đầy đủ. Dù vậy, những điểm nhấn mạnh 

chủ yếu của họ hàm chứa về lời phê phán đối với mô hình 

kinh tế hiện nay. Những chủ đề được luôn đề cập tới là lối 

sống thanh đạm và tập trung vào những nhu cầu chủ yếu, 

tránh việc nghèo, kỹ thuật thích hợp cho việc tránh được 

nạn thất nghiệp cao, sử dụng những năng lực tái tạo, tránh 

những hoạt động tổn hại như chế vũ khí, tự túc cho đất 

nước nếu có thể được, sử dụng hợp tác xã, ý thức tầm quan 

trọng của khu vực nông thôn như là trọng tâm của mọi giá 

trị cổ truyền và cần làm hồi sinh lại nền kinh tế nông thôn. 

Viễn kiến đặc biệt của Buddhadàsa nhấn mạnh đến xã hội 

trọng sự hợp tác và rộng lượng, và các hoạt động đầy nhiệt 

huyết của cá nhân và xã hội cùng làm việc thiện cho xã hội. 

Điều này hàm ý hệ thống thuế khoá phải nhằm vào việc 

giảm đi những cách biệt về lợi tức. Chính quyền phải được 

lãnh đạo bởi những người thật sự có đức hạnh, nếu họ trở 

nên độc tài thì họ có thể bị đánh đổ. Chính quyền khi dựa 

trên Chính Pháp của Phật thì sẽ giử tính chính thống của 

mình, ngay cả lúc chế độ này không được ưa chuộng, khi 

họ chống đối mãnh liệt trước những biểu lộ phẩn nộ của 

dân chúng.[283] Sivaraska thấy tổ chức tăng đoàn trong 

hình thức nguyên thủy và hiện nay khi liên kết với thành 

phần trí thức có quyền lực không hề bị coi là đồi bại, vì đây 

là một lý tưởng cho xã hội con người,[284] một nguyên 

mẩu cho sự đối kháng với văn minh đang mở rộng, mà nó 

cho phép làm đảo ngược lại tiến trình suy đồi mà Phật giáo 

mô tả trong những huyền thoại.[285] Ông ta cũng cổ vũ 

cho một loại hình „liên bang thế giới“ bao gồm nhiều thứ 

như một loại quốc hội thế giới, một cơ quan bổ túc cho Đại 

Hội Đồng Liên Hiệp Quốc, những định chế đánh thuế và 

điều tiết các công ty liên quốc gia, công bình kinh tế cho 

Bắc và Nam, chế ngự được việc mua bán vũ khí trên toàn 

cầu, quản lý việc giải giới toàn cầu, một lực lưọng duy trì 



ĐỖ KIM THÊM 

124 

hoà bình quốc tế thường xuyên và hửu hiệu và một cơ chế 

luật pháp quốc tế mạnh hơn.[286] 

 

Phật giáo và khoa học kinh tế trong thế giới hiện 
đại 
 

Trong thế giới ngày nay đã có nhiều thử nghiệm khác nhau 

nhằm mang khuôn khổ của Phật giáo để tham khảo xem tác 

động đến nền kinh tế thực tế và tiến trình phát triển của đất 

nước. Tại các nước theo Phật giáo Nam tông, chính quyền 

Miến Điện trong thập niên 1950 đã đi theo đường hướng 

này,[287] tại Sri Lanka đã có một bài học thành công về 

một phong trào phát triển phi chính phủ do các cư sĩ lãnh 

đạo mà tăng sĩ cũng có quan hệ đến. Tại Thái các nổ lực 

phát triển chính quyền được các sư tăng hổ trợ.[288] Tại 

các nước theo Phật giáo Bắc tông và Đông Á và không bị 

chế ngự bởi chủ nghiã cộng sản, thì Phật giáo ít gây tác 

động hơn tới kinh tế, vì một lối sống thanh đạm và nệ cổ 

trong nền văn hoá Phật giaó Bắc tông tạo nên một nguyên 

tắc chủ yếu[289] hoặc chỉ là một thành tố cho trong kinh tế 

năng động và phức tạp cuả Đông Á. Tại phương Tây, Hội 

Thân hữu của Tăng Đoàn Phật giáo phương Tây đã tìm 

cách triển khai một nền kinh tế tương ứng khi đề ra Chánh 

Đạo.[290] Quan trọng hơn hết chúng ta sẽ thảo luận về bài 

học này của Sri Lanka và Nhật 

 

Phong trào Sarvòdaya Sramadàna tại Sri Lanka 

 

Sri Lanka trải qua một thời kỳ thuộc địa của Anh. Một 

trong những yếu tố giúp cho nước này dành được độc lập là 

sư trổi dậy của Phật giáo. Nền kinh tế chủ yếu là canh 

nông, 3/4 của 17 triệu 7 dân số vào năm 1995 sống trong 

nông thôn, lợi tức đầu người tính theo tổng sản lượng quốc 

gia là 500 đô la một năm.[291] Chính quyền theo dân chủ 

và có nhiều nổ lực phát triển hướng về nông thôn, dù khu 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

125 

tự do mậu dịch được thành lập vào năm 1978 đã đem lại 

cho ngành công nghiệp may mặc nguồn thu ngoại tệ nhiều 

nhất, thu dụng được 350.000 nhân công trong năm 1997. 

Nhiều tiến bộ tốt đẹp đã đạt được trong hệt thống y tế và 

giáo dục miễn phí, mức sống dự liệu tăng lên 68 cho nam 

và 72 cho nử giới.[292] Bằng nhiều phương cách Sri Lanka 

đã đem lại một mô hình cho các nước khác thuộc thế giới 

thứ ba, mà đối với nông dân có thể đạt được mức an sinh 

cao hơn nhờ vào những nổ lực của chính quyền.[293] 

 

Từ khi dành được độc lập và đặc biệt nhất là từ buối lễ Phật 

Jayanti vào năm 1956,[294] người Tích Lan thấy phục hồi 

Phật giáo và với lối sống thanh đạm sẽ mang thịnh vượng 

như đã có trong thời kỳ trước thuộc điạ,[295] những đường 

nét thuộc về quá khứ đầy ảo tưởng mà chính quyền đã tích 

cực can thiệp và hoạch định trong việc xoá bỏ ngheò đói và 

tạo nên thịnh vượng chung được hầu hết các sư tăng lãnh 

đạo và trí thức ngày nay cùng chia sẻ.[296] 

 

Do thế, thành quả chung là tạo được một nhà nước phúc lợi 

hướng về nông thôn, không cạnh tranh và bình đẳng.[297] 

Chính giới thường quan tâm nhiều đến các công trình dẫn 

thủy nhập điền quy mô như thời xa xưa hơn là đến các xí 

nghiệp bị lệ thuộc vào các trang thiết bị khoa học của 

phương Tây.[298] Một vài doanh nghiệp thích sử dụng các 

kỹ thuật trung cấp hơn thí dụ như công ty Durable Car 

Company, chuyên chế tạo đồ phụ tùng thủ công cho xe 

Morris Minor, một kiểu xe thông dụng tại Sri Lanka[299] 

vào thập niên 1960 mà chủ xe chống lại kế hoạch đã lỗi 

thời của nhà chế tạo. Tuy thế, người ta cảm thấy cũng đã có 

những ảnh hưởng kinh tế và đô thị hoá hiện đại, tỷ lệ thất 

nghiệp cao của giới trẻ có học, sự cách biệt về cảm thông 

giửa đa số nông dân và giới thị dân trí thức có trình độ do 

Anh đào tạo. 

 



ĐỖ KIM THÊM 

126 

Trong một tài liệu nghiên cứu của 37 sư tăng thuộc nhiều 

lãnh vực khác nhau thuộc đại học Paradeniya vào năm 

1983-4, Nathan Katz đã tìm ra 90% cho rằng Phật giáo 

không phù hợp với chủ nghiã tư bản nhưng lại phù hợp với 

chủ nghiã xã hội có dân chủ, dù 50% thấy là Phật giáo và 

chủ nghiã Mác xít không thể hoà hợp. Về chính sách thị 

trường tự do của chính phủ thì 50% cho là thị trường tự do 

trái ngược với những giá trị truyền thống và chỉ 5 % là hổ 

trợ cho thị trường tự do. Có nhiều lo âu tới nợ công đang 

tăng cao cùng xảy ra với chính sách thị trường tự do, trong 

khi có nhiều người khác lại quan tâm đến tiêu thụ và lòng 

ham muốn mà chính sách này mang lại.[300] ¾ đống ý là 

du lịch có ảnh hưởng xấu cho xã hội.[301] 

 

Gần như ¾ đồng ý và 5% không đồng ý vế tầm quan trọng 

của phong trào Sarvòdaya Sramadana, một phong trào 

mang tên là „Cùng chia sẻ nghị lực để gây tỉnh thức cho 

toàn thể“ (Sharing of Energy for the Awakening of All), do 

De SilVa và Sivaraska đề xuất. Đây là một phong trào phát 

triển nông thôn tự lực cánh sinh của nông dân nhắm vào 

việc phát triển văn hoá và kinh tế cho các làng xã bị đình 

trệ bằng cách nhấn mạnh đến giá trị xã hội và truyền thống 

tâm linh, tạo điều kiện cho mọi người có cơ hội tham gia 

trong việc nhận chân ra vấn đề và tích cực hoạt động để 

giải quyết những nhu cầu mà các làng này gặp phải, thí dụ 

xây đường trải đá và trường học mới. Việc này thúc đẩy 

dân làng triển khai các hợp tác xã tiếp thị cho những sản 

phẩm cuả mình và làm ít bị lệ thuộc hơn vào những giới 

trung gian.[302] 

 

Người điều khiển phong trào này là A.T.Ariyanate. Năm 

1958 khi còn là một giáo viên khoa học taị một trường 

trung học có tiếng, ông đã hướng dẩn cho học trò sống và 

làm việc tại các làng ở vùng nghèo và sâu. Từ đó, hàng 

trăm trường học bắt đầu tổ chức các trại sinh hoạt học 

đường vào cuối tuần. Phong trào nở rộ và hoạt động tích 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

127 

cực vào năm 1973 đã có mặt ở 4.000 làng trong số 25.000 

làng và đạt được 8.000 vào cuối vào cuối thập niên 1980. 

Thí dụ vào năm 1980-1 đã có 3.400 trại sinh hoạt cộng 

đồng. Vào giửa thập niên 1990 nếu tính từ ngày thành lập, 

đã huy động được hơn 800.000 người thiện nguyện làm 

việc và gây ảnh hưởng đến hơn cuộc sống của hơn 4 triệu 

dân làng. Đây là một tổ chức phi chính phư lớn nhất của Sri 

Lanka mà Ken Jones đã mô tả là mô hình lan rộng và toàn 

diện nhất của Phật giaó dân thân vào các hoạt động xã hội 

của thế giới ngày nay. Họ xây đường đào giếng, xây bơm 

gió, làm sạch kênh đào, điều hành các chương trình chuẩn 

bị cho giáo dục, chích ngừa, dinh dưỡng, điều hành các hợp 

tác xã tiếp thị, các nhà bếp công cộng, tiệm buôn trong 

làng, nhà giử trẻ mồ côi và công tác dành cho phạm nhân 

được trả tự do. Ariyanatne thấy khi Sarvodaya làm việc 

giúp người bị thiệt thòi là nhằm xác định lại giá trị của họ 

như một con người và giúp cho họ chia sẻ những phương 

tiện vật chất và tinh thần trong một xã hội dựa trên một căn 

bản bình đẳng với tha nhân.[303] 

 

Phương pháp của phong trào tiến hành như sau. Làng mời 

một nhân viên của Sarvòdaya về thăm làng, tham khảo ý 

kiến với vị sư trưởng thượng và các vị lãnh đạo của làng để 

tổ chức một buổi họp trong hình thức sinh hoạt gia đình 

cho làng, thường là tại chùa. Tại đây, ý thức về sự bừng 

tỉnh của xã thôn được giới thiệu và dân làng sẽ tổ chức 

Sramadàna, một trại sinh hoạt cộng đồng cùng chia sẻ năng 

lực chung cho dân làng để làm việc theo đề án, các dân 

làng sẽ nhận chân ra những gì sẽ cải thiện thực sư cho làng 

mình. Mục tiêu phải hết sức thực tế, thí dụ như xây đường 

rải đá, gây được cho họ cảm giác là họ có thực quyền khi 

công việc thành đạt và nhấn mạnh rằng dự án phải cần có 

thời gian trong một hay hai tháng để hoàn thành mỹ mãn. 

Một trại sinh hoạt cộng đồng thành công sẽ tạo cho dân 

làng những kinh nghiệm một lối sống hợp tác mới và năng 

động, cùng làm vịệc chung với nhau và với nhân viên thiện 



ĐỖ KIM THÊM 

128 

nguyện của Sarvòdaya. Các vị sư địa phương hay các tu sĩ 

Ấn độ giáo là những người luôn luôn tích cực tham dự, có 

ba buổi ăn tập thể thân mật trong tình gia đình trong ngày 

mà dân làng thảo luận và ca muá. Sự chia sẻ này được coi 

như là có tinh thần bố thí của Phật giáo trong công việc. 

Trong cách này có một số điểm nhấn mạnh đặc biệt[304] 

 

1. Chia sẻ về tinh thần lao động để phá vở các trở ngại khi 

tất cả cùng tham dự: nam nữ, trẻ già thuộc mọi thành phần, 

dân làng và các giới chức chính quyền tham quan. Điều này 

mang lại ý nghiã về mối gắn bó mà lại có hưởng phần trong 

các đề án. Nó cũng thúc đấy việc duy trì các đề án này 

trong tương lai. 

 

2. Chia sẻ thực phẩm bắt ngưồn từ sự đóng góp của tất cả, 

trừ khi người nào quá nghèo. 

 

3. Chia sẻ về những ý nghĩ, tất cả mọi thành phần trong 

cộng đồng đều được khuyến khích nói lên ý nghĩ của mình 

trong các phiên họp. 

 

4. Chia sẻ về ngôn ngữ. Mọi người dùng ngôn ngữ dịu 

dàng, tránh mọi hình thức đề cập xấu cho nhau, tất cả nói 

chuyện với nhau trong hình thức ngôn ngữ thân mật của gia 

đình như đối với mẹ và em trai. Lối tôn trọng nhau làm cho 

phụ nữ cảm thấy được tôn trọng và an toàn.[305] 

 

Sau khi sinh hoạt theo Sramadàna các hội thanh niên, các 

bà mẹ, nhi đồng, nông dân hay người cao tuổi được thành 

lập. Họ tiếp tục tổ chức các đề án riêng như hợp tác xã tiếp 

thị hay hợp tác chuẩn bị cho giáo dục. Tiến trình này tạo ra 

một giới lãnh đạo mới cho địa phương, là một đối lực lại 

vói ảnh hưỏng của điạ chủ, người cho vay, thươg nhân và 

các đại biểu của các đảng phái chính trị.[306] 

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

129 

1. Mục tiêu của phong trào là tạo một phương cách hội 

nhập hoà hợp theo một đường lối trung dung giửa cổ truyền 

và thay đổi nhằm đem lợi cho cá nhân, xã hội và môi 

trường, hoà nhập cải thiện vật chất vào tâm linh, với sự 

chuyển hoá của cá nhân và với sự tương trợ trong xã hội. 

Chính thế Ariyaratne nói muốn thay đổi xã hội chúng ta 

phải tự thanh lọc bản thân chúng ta trước, tiến trình thanh 

lọc mà chúng ta cần chỉ xãy ra khi ta làm việc trong xã hội. 

Thế nên làm việc trong thế gian chính là làm thuần khiết cá 

nhân vưà lại tạo ra được một thế giới tốt hơn mà chính thế 

gian này sẽ hổ trợ cho sự bừng tỉnh.[307] 

 

2. Tạo nên một con người mới khi đem lại sự tỉnh thức và 

quyền lực trong cả hai bình diện cá nhân và cộng đồng. 

Sống theo cách liêm chính nhằm phát triển cá tính và gia 

tăng sinh hoạt cho cộng đồng. Một trong những khẩu hiệu 

của phong trào là „Chúng ta xây dựng con đường và con 

đường vun bồi cho chúng ta.“ Với một nhân viên phối trí 

điạ phương thì có câu:„Con đường mà chúng ta xây dựng 

có thể bị hư hại, nhưng tinh thần mà chúng ta xây dựng thì 

không.“[308] 

 

3. Đây là một phong trào rộng khắp trong toàn dân mà việc 

quyết định đến từ dân làng, họ đề ra kinh nghiệm và nhu 

cầu của chính họ, những giá trị phát triển mở rộng bao hàm 

được hệ thống giá trị đang có.[309] 

 

4. Nhấn mạnh đến mười nhu cầu cơ bản về phúc lợi của 

con ngưòi và việc thực hiện: nước uống vệ sinh, dinh 

dưỡng quân bình, gia cư, y phục, y tế, truyền thông và giáo 

dục, môi trường sạch an toàn và thẩm mỹ, một đời sống 

tâm linh và văn hoá thoả mãn. Ariyanratna thấy rằng những 

nhu cầu này là những chỉ số làm thước đo cho phẩm chất 

của một lối sống có tâm linh và văn hoá, một hệ luận tất 

yếu khác với các nhà hoạch định phát triển phương Tây, 



ĐỖ KIM THÊM 

130 

khi họ đưa vào bảng chỉ số phẩm chất cuộc sống thuần về 

định lượng theo vật chất.[310] 

 

5. Nhắm vào một nền kinh tế tự túc bằng cách tiêu thụ 

khiêm tốn, tự lực cánh sinh, giử gìn tài nguyên và bảo vệ 

môi trường. Chính thế, mục tiêu là một xã hội không giàu 

và không nghèo. Đây chính là điều mà Đức Phật để cao 

trong thuyết Trung Đạo. Một xã hội như thế không cần huỷ 

diệt thiên nhiên, hệ thống giá trị hay văn hoá. Mục tiêu của 

nó không phải là phát triển kinh tế, mà đó chỉ là một 

phương tiện, nhưng một lối sống liêm chính đem đến sự hài 

hoà và phẩm chất cuộc sống hơn là tham vọng và làm việc 

chỉ vì kiếm lợi như là mô hình tiêu chuẩn cho phát triển 

phương Tây.[311] 

 

Sarvodaya phê phán cả hai chủ nghiã tư bản và xã hội khi 

chỉ quan tâm tới các hoạt động kinh tế, tư bản có sai lầm 

trong việc chiếm hữu, thì cộng sản trong phương cách 

quyết định từ thượng tầng hơn là thuận theo lòng dân từ cơ 

sở . [312]Ariyaraten cho rằng trong nền kinh tế thị trường 

tự do, những di sản về tôn giáo và tâm linh của xã hôi 

chúng ta bị đào thải, nhường chổ cho trực giác của cạnh 

tranh và chiếm hữu của từng cá nhân được nẩy nở.[313] 

 

Từ ý nghĩ này, ông tin là những vấn đề như nghiện rượu, 

ma tuý, tội phạm ấu dâm phát sinh. Ông đồng ý với Bảng 

tường trình của Liên Hiệp Quốc về phát triển con ngưới khi 

cho rằng một giá trị phát triển mới thật cần thiết nhằm đặt 

con người là trọng tâm của sự phát triển, xem việc tăng 

trưởng kinh tế như là một phương tiện, chứ không phải là 

cứu cánh. Ông tiếp tục lập luận rằng việc tản quyền tập 

trung là một đường lối tiến hành, với phương tiện kỹ thuật 

truyền thông được sử dụng cho từ cộng đồng đến mạng 

lưới và không thông qua các trung tâm quyền lực.[314] 

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

131 

Ariyaratne nhìn lại thời xa xưa khi các bậc vua chuá thấm 

nhuần tinh thần Phật giáo đã giúp đở dân chúng xây các 

công trinh dân thủy nhập điền quy mô, một truyền thống 

mà họ gọi là từ cửa chùa cho đến bồn chứa nước. Phong 

trào này đã tái xã hội hoá Phật giáo. Ông mong muốn khôi 

phục lại những điều tốt đẹp nhất trong các giá trị nông thôn 

đã bị xoá nhoà qua thời kỳ thực dân, khi nền kinh tế cơ bản 

dựa trên sự hợp tác và chia sẻ bị thay thế bởi một nền kinh 

tế dựa trên đô thị mà chủ nghiã cá nhân và cạnh tranh trở 

nên chiếm ưu thế hơn. Xã hội nông thôn và những giá trị 

của nó coi như đang bị áp lực ngày càng nhiều trong thời 

kỳ hậu độc lập, những chương trình phát triển nông thôn do 

chinh phủ đề ra phần lớn chỉ đem lợi cho điền chủ, doanh 

giới nông thôn và giới trung gian. Ariyaratne cũng cho rằng 

những máy móc và những người làm việc như máy đã phá 

huỷ những nghệ thuật và thủ công cổ truyền. Hơn thế, thời 

kỳ thuộc điạ được coi như đã làm suy yếu vai trò xã hội của 

các sư tăng, một quan điểm mà trước đây đã chiếm ưu thế, 

mà Sư Walpola Ràhula đã chú giải.[315] 

 

Những gợi ý cho phong trào cũng một phần đến từ trại sinh 

hoạt của các giáo sĩ Quarker và phong trào Sarvòdaya theo 

Gandhi tại Ấn. Ảnh hưỏng tư tuởng của Gandhi cũng tìm 

thấy khi phong trào nhấn mạnh đến tinh thần phục vụ cho 

con người vô vị lợi, mục tiêu là tạo ta một trật tự mới cho 

xã hội bất bạo động, nhấn mạnh về một nền kinh tế tự túc 

và tập trung xã thôn như là một chủ điểm cho trật tự mới. 

Tinh thần khổ hạnh tại thế của Gandhi, hoạt động không bị 

ràng buộc nhắm vào sự chuyển hoá thế gian, xã hội hiện tại 

cũng được tìm thấy trong phong trào. Trong khi phong trào 

của Sarvòdaya rỏ ràng là một phần làm hồi sinh Phật giaó, 

các nhà lãnh đạo lại không thích gọi đây là một phong trào 

của Phật tử. Trong khi dựa trên những nguyên tắc đạo đức 

của Phật giáo, phong trào này nhấn mạnh rằng họ không 

phải chỉ là của Phật tử, phong trào cũng nắm bắt từ những 

nguồn cảm hứng khác và phong trào cũng làm việc với các 



ĐỖ KIM THÊM 

132 

thành viên của các tôn giáo khác. Thế nhưng họ sử dụng 

những biểu tượng Phật giáo và được các Phật tử cảm nhận 

như là một phong trào của Phật tử. George Bond thấy rằng 

việc này không phải là phong trào phát triển, nhưng chính 

ra là một nổ lực được hoạch định thật chu đáo nhằm áp 

dụng những lý tưởng của Phật giaó cho thế giới hiện đại để 

giải quyết các vấn đề thuộc về ý nghĩa và hiện đại 

hoá.[316] 

 

Sarvòdaya quan tâm đặc biệt tới những kinh điển cổ của 

Phật giáo và tự coi mình như là một người tái khám phá 

đạo đức xã hội của Phật giáo sơ khai, nhấn mạnh Phật giáo 

không chỉ là những giáo huấn tâm linh lo cho thế giới bên 

kia. Giáo huấn này cũng hướng tớî một tinh thần và ý 

hướng của của các kinh điển như là 

 

1. Kinh Cứu La Đàn Đầu, Kùtadanta, nói rằng nghèo đói là 

nguyên nhân bất ổn của xã hội 

 

2. Kinh Giáo Thọ Thi Ca La Việt, Sigàlovàda, bàn đến bổn 

phận đối với tha nhân 

 

3. Kinh Hạnh phúc, Mahà-mangàla, đề cập về những tác 

động và phẩm chất cho thế gian như tự áp dụng, tự kỷ luật, 

giúp đở thân nhân, tri túc và kham nhẩn 

 

4. Kinh Bại Vong, Paràbhava, đưa ra những hành động đưa 

tới thất bại trong cuộc đời như là kết bạn xấu, lười biếng, 

không phụng dưỡng cha mẹ già, không chia tài sản, kiêu 

ngạo, cờ bạc, thông dâm và ham quyền lực. 

 

Một câu chuyện được hâm mộ trong giới Sarvodàya là 

chuyện về ông Magha, thường được nhắc trong luận giải 

của kinh Pháp Cú. Chuyện kể tại sao Sakka, vị đứng đầu 

trong 33 vị thần của thiên đàng, đạt được tình trạng ngộ ra 

những thiện nghiệp trong tiền kiếp của mình là Magha, một 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

133 

người có lòng rộng lượng hào phóng và kham nhẩn. Sống 

trong một làng nơi mà mọi người đều thô bạo và khó chịu, 

ông quyết tâm đem lại hạnh phúc cho làng. Ông làm vệ 

sinh cho làng, làm đường lại cho bằng phẳng và thẳng lối. 

Khi ông nói ông đang lần đi trên lối hướng về thiên đàng, 

thì những người khác thấy ông làm việc, có 32 người lần 

lượt xin làm theo ông. Xã trưởng bắt đầu ganh tị với ảnh 

hưởng của ông và tâu với vua rằng ông và các người bạn 

của ông là những tên trộm. Khi họ bị buộc tội chết do voi 

dầy nhưng họ không chết vì Magha và các bạn của ông đã 

tỏ lộ lòng từ bi cho vị xã trưởng và vua. Họ tiếp tục xây nhà 

nghỉ thật đẹp tại ngã tư đường, phụ nử cũng tích cực tham 

gia công tác này và tất cả 33 người được tái sinh vào thiên 

đàng. 

 

Phong trào nhấn mạnh sự thay đổi ở các mức độ cá nhân, 

làng xóm, quốc gia và thế giới đều có nối kết nhau. 

Sarvòdaya Srămadàna International được thành lập vào 

năm 1981, quan tâm tới vừa tới sự phát triển của thế giới 

thứ ba và cả sự phát triển có sai lầm tại các xã hội công 

nghiệp.[317] Sarvòdaya thấy sứ mệnh của phong trào là tạo 

nên một trật tự xã hội mới trên toàn cầu dựa trên những giá 

trị của chân lý, bất bạo động, tự hy sinh và được điều hành 

trong lý tưởng của một nền dân chủ tham dự. Việc tản 

quyền và phương tiện, duy trì những bổn phận và quyền lợi 

cơ bản để thoả mãn những nhu cầu chủ yếu của con ngưòi, 

bảo vệ và nuôi dưỡng môi trường lành mạnh, giải quyết các 

tranh chấp bằng phương cách bất bạo động, khoan dung 

trước những dị biệt về tôn giaó và ngôn ngữ sẽ đem lại 

hãnh diện đúng chổ cho một trật tự như thế. Nguyên tắc 

kinh tế chỉ là một trong một xã hội không giàu, không 

nghèo, bền vửng, dựa trên phân chia tài nguyên và sử dụng 

cẩn trọng.[318] 

 

Frank Reynold thấy rằng Sarvòdaya Sramadana là một 

phong trào cải cách nhắm vào sự thay đối cấu trúc xã hội 



ĐỖ KIM THÊM 

134 

theo một chiều hướng công bình quy mô hơn, một lập 

trường tự do khác với một vài quan điểm bảo thủ mà họ chỉ 

nhằm hổ trợ cho phong trào đi theo chiều hướng này một 

cách khá giới hạn. Goerge Bond mô tả Sarvòdaya là một 

hình thức của Phật giáo nhập thế hoặc còn gọi là phong trào 

Phật giáo giải phóng xã hội, mà họ lập luận là con đường 

giãi thoát cá nhân trong thế gian thông qua việc giãi phóng 

xã hội. Theo Joanna Macy đó là những nguyên tắc xã hội 

theo hình thức Phật giáo và nó song hành với thần học giải 

phóng của Thiên chuá giáo. Phong trào thể hiện những lời 

giáo huấn của Phật giáo thiên về xã hội một cách rõ nét 

hơn, nhấn mạnh đến ham muốn, thù ghét và hoang tưởng tự 

đại có thể hình thành trong xã hội và luận giải về Tứ Diệu 

Đế nên được áp dụng trong xã hội, với những làng bị đình 

trệ và nhiều tranh chấp thì đem Khổ Đế để giải thích và với 

những làng hài hoà và hợp tác thì đem Niết Bàn ra để biện 

minh. Tuy thế, Ariyaratne ngộ ra rằng cách phân chia theo 

Tứ Diệu Đế không chỉ giới hạn vào cách giải thích cuả vấn 

đề xã hội, nó thật đơn giản khi Sarvòdaya chỉ chú trọng 

khiá cạnh thế tục của việc tĩnh thức.[319] 

 

Ariyaratne phủ nhận những hình thái của Phật giáo tại Sri 

Lanka mà mục tiêu là chỉ lo chuyện bên kia của trần gian 

này, thí dụ như mục tiêu của một vài cư sĩ nhắm lo tạo 

phước nghiệp cho việc tái sinh tương lai. Ông nhấn mạnh 

nghiệp chỉ là một yếu tố ảnh hưởng đến cuộc sống của con 

người mà họ phải làm tất cả những gì có thể làm được để 

đảm nhận trách nhiệm cho chính kiếp hiện tiền. Ông đã 

chuyển hướng lại giá trị truyền thống của bố thí, hoặc bố 

thí mà chủ yếu hổ trợ tăng đoàn được trở thành sa môn bố 

thí: bố thí hay chia sẻ cho người khác về thời gian, công 

sức và năng lực để đem lại lợi ích cho chúng sinh. Ông phê 

bình về hoạt động của tu viện là xa cách với xã hội, mà chỉ 

nhắm vào nghi lể để lo tạo phước nghiệp cho cư sĩ. Đúng 

ra, người ta phải tận dụng các tu viện theo ý nghiã xem tu 

viện là nơi tìm ra những tiềm năng cho sự chuyển hoá xã 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

135 

hội.[320] Phong trào thường trích một bản kinh có ghi lời 

Phật trách 60 A La Hán đầu tiên đi muôn phương: „Này 

các chư tăng, hãy thiền hành, để ban phước cho thế chúng, 

vì hạnh phúc của thế chúng, đem lòng từ bi cho thế gian, vì 

sự an lạc, ban phước, hạnh phúc của thần thánh và con 

người… Hãy hoằng pháp trong yêu thương từ lúc khởi đầu 

đến hồi kết thúc.“[321] 

 

Bằng cách tương tự, Ariyaratne đôi khi cũng so sánh 

phương cách của Sarvòdaya với cách của các Bồ Tát, người 

làm việc trong thế gian giúp cho một vài người tĩnh 

thức.[322] Phong trào này do cư sĩ điều hành nhưng đã có 

hơn 1000 vị sư tham gia làm việc tại các làng và các nơi 

khác.[323] Phong trào cũng tự thấy đây cũng là sự giúp đở 

nhằm khôi phục lại trách nhiệm lớn lao về mặt xã hội của 

sư tăng đã mất đi trong thời thuộc địa và mở rộng sự hiểu 

biết của họ về ảnh hưởng xã hội của Phật giáo. 

 

Richard Gombich, nhà nghiên cứu Phật học, và Gananath 

Obeyesekere, nhà nhân chủng học người Sri Lanka, đã có 

những phê phán về phong trào này. Họ cho rằng phong trào 

làm giảm đi những đòi hỏi về bên kia thế gian để cho lo 

cho những hoạt động tại thế. Tuy thế, hoạt động của 

Sarvòdaya cũng làm tăng nhiều khắt khe về tu thiền tại Sri 

Lanka cho cả tăng sĩ lẩn cư sĩ. Sarvòdaya đã thúc đẩy 

những loại nổ lực khác cho nhiều người mà họ không thiết 

tha đến thiền định. Gombrich và Obeyesekere cũng nhìn 

khái niệm của Sarvòdaya về sinh hoạt xã thôn thời tiền 

thuộc điạ là mang nhiều cảm tính và lý tưởng hoá và vì thế 

mà thiếu xác thực. Khi cho rằng hầu hết giới lãnh đạo của 

phong trào này là thành phần trung lưu từ thành thị, thì khái 

niệm của họ về sinh hoạt xã thôn và quá khứ văn minh của 

Sri Lanka là một sự phóng chiếu của giới tư sản, một sự 

tưởng tượng không phù hợp với thực tại xã hội, vì nằm 

trong hình thái của những giá trị trưởng giả, mà phong trào 

này tìm cách phát triển ở nông thôn. Họ cũng cho rằng một 



ĐỖ KIM THÊM 

136 

vài tác phẩm viết bằng Anh ngữ về Sarvòdaya của những 

nhà trí thức phương Tây có thiện tâm nhưng ngây thơ, khi 

họ xem phong trào qua ngôn ngữ với sự tưởng tượng của 

một trật tự xã hội nhân đức. Họ công nhận những thành tựu 

cuả Sarvòdaya khi tô đậm ý nghiã công quả của Phật tử 

trong việc đem lại phúc lợi cho tha nhân, nhưng họ lại cho 

rằng phần còn lại của chương trình Sarvòdaya là vừa ngây 

thơ và thiếu thực tiển, niềm hy vọng của sự thành công rất 

ư là mong manh khi mà viện trợ ào ạt của nhà cấp viện sụt 

giảm. Đối với họ, làng xóm bị phân tán theo kiểu của 

Ariyaratne nên ít nhận chân ra được xung đột xã hội, tội ác 

và đủ khôn ngoan để tạo thành tình nhân đạo của chúng 

ta.[324] Trong khi viễn kiến mang nhiều lý tưỏng, 

Ariyaratne cũng thấy rõ việc đồi bại trong sinh hoạt xóm 

làng và cố tìm cách sửa chửa việc này bằng cách đem lại 

thế mạnh của phong trào đã bị quên lãng mà chính ông, dù 

đúng hay sai, đã thấy nó tiềm tàng trong sinh hoạt nông 

thôn tại Sri Lanka. Nếu không, thì phong trào của ông ta 

cũng không thể làm được gì, nhưng chỉ là phản ứng trước 

những khiá cạnh của trào lưu hiện đại hoá. Những hình ảnh 

về thời đại văn minh Tích Lan xa xưa đem lại một cảm giác 

ấm áp chắc chắn có chưá nhiều cường điệu, và chính thế nó 

được coi như là một viễn kiến gây nhiều cảm hứng mang 

lại ít nhiều những kết quả tốt đẹp. Phong trào này dường 

như đã có tinh thần thực dụng để thích nghi trước việc cắt 

giảm hổ trợ của nhà cấp viện, nhưng để lại cho chúng ta 

niềm hy vọng là không hề thoả hiệp làm vẩn đục những sôi 

nổi đang chuyển động. 

 

Yếu tố Phật giaó trong nền kinh tế hiện đại của Nhật. 

 

Từ khi bại trận vào Đệ nhị thế chiến nên Nhật đã từ bỏ 

những hậu thuẫn cho những đề án thuộc về sức mạnh quân 

sự mà đã thu hút họ trong tiền bán thế kỷ XX. Sau thời kỳ 

khó khăn về tái thiết, Nhật đã trải nghiệm được việc bộc 

phát kinh tế kéo dài. Trong khi những hình thái cổ truyền 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

137 

của Phật giáo và Thần đạo vẫn còn ảnh hưởng tại nông 

thôn, thì tại thành phố các tôn giáo này tan biến hẳn vào 

trong phong trào thế tục hoá, mặc dù tôn giáo đã có thích 

nghi được trong một vài khiá cạnh qua việc quảng cáo cho 

các dịch vụ nghi lể cúa mình cho tín đồ. Các tôn giáo này 

cũng mất dạng trong các thành phố và trở thành những tôn 

giáo mới, mà thường dựa vào Phật giáo. Các tôn giáo này 

đề cập tới các nổi lo âu mới tại thành phố thí dụ như về sự 

gắn bó và những tìm kiếm an toàn về mặt vật chất. Tôn 

giáo đưa ra những khuôn mẩu mới mang hình thức tôn giáo 

cổ truyền, sử dụng những phương tiện hiện đại của truyền 

thông và phong trào này do các cư sĩ điều hành. Phong trào 

thành công nhất là của Sòka Gakkai, được gọi là Value 

Creating Society, Phong trào xây dựng giá trị xã hội, một 

hình thức của Phật giáo theo Nhật Liên Tông, đã có 8-10 

triệu tín đồ vào năm 1992, trong khi dân số Nhật là 120 

triệu, họ có được 1.260.000 ở hãi ngoại trong 12 quốc gia 

cũng gia nhập.[325] 

 

Sòka Gakkai bảo trợ cho hệ thống giáo dục, kể cả cho hai 

trường trung học và đại học Soka nổi danh, hai bảo tàng 

viện nghệ thuật, nhiều nhà xuất bản và các nhật báo bình 

dân. Cơ sở này cũng đã tích lũy đưọc nhiều tiền bạc và tài 

sản và bị phê phán là có một vài chuyện làm ăn tài 

chính.[326] Cơ sở này cũng mở ra một trung tâm tư vấn 

cho dân chúng, nhằm giúp tư vấn pháp luật miển phí, hành 

sử như một cơ quan trung gian cho chính quyền trong các 

khiếu nại về gia cư, an sinh xã hội, giáo dục và ô nhiểm. 

Sòka Gakkai đã bảo trợ cho công đoàn lao động và phong 

trào sinh viên tìm cách gây hoà hợp với những giá trị thuộc 

về chủ nghiã tư bản và xã hội. 

 

Trong khi người Nhật nổi tiếng về làm việc cực nhọc, gần 

giống như một loại bịnh làm việc, năm 1984 Thủ tướng bày 

tỏ mối quan tâm về việc người Nhật làm việc quá sức mà 

không đủ thì giờ để nghỉ ngơi, lo cho vấn đề tâm linh và lo 



ĐỖ KIM THÊM 

138 

tích lũy để cho văn hoá cho đất nước được phong phú là 

quan trọng hơn cả.[327] Năm 1985 Bộ trưởng Bộ Lao 

Động tìm cách khuyến khích công nhân nên sử dụng các 

ngày nghỉ có trả lương, 1983 họ chỉ hưởng 8.8 ngày nghỉ 

có lương trong 14.8 ngày nghỉ thường niên,[328] để lấy lại 

tinh thần nhân bản cho lao động.[329] Vào năm 1994, 

người ta ghi nhận là số ngày nghỉ lể của Nhật đã gia tăng 

nhiều nhất trong số các quốc gia đã phát triển. Năm 1984, 

Thủ tướng đề xuất ý kiến triển khai về một loại chỉ số về 

mức độ thoả mản thuần của quốc gia (Net National 

Satisfaction Index) để theo dõi về niềm hạnh phúc của 

người Nhật, họ cảm thấy thế nào trước các vấn đề sức 

khoẻ, công ăn việc làm và sơ hữu, vv…. Thực ra, theo một 

điều tra vể phẩm chất cuộc sống tại các thành phố lớn trên 

thế giới vào năm 1990, các thành phố của Nhật nằm trong 

số các thành phố loại tột hạng, dù gia cư tại Nhật kém 

phẩm chất và chật chội hơn tại các nước phương Tây. 

 

Trong nền kinh tế Nhật, nhân viên làm việc trong những 

công ty lớn, chiếm khoảng 1/3 trong tổng số lực lượng lao 

động, được chăm sóc chu đáo. Các công ty cố tạo ra cho họ 

công việc trọn đời, quan tâm đến phục lợi xã hội và sức 

khoẻ cá nhân và giáo dục cho nhân viên. Bù lại thì lòng 

trung thành cống hiến cho hãng được chủ kỳ vọng. Phương 

cách này đã có cội rể từ trong lý tưởng về tinh thần gia đình 

theo đạo Khổng, về sự quan tâm đến nhân viên theo đạo 

Phật và về đạo đức đoàn thể của người Nhật, mà nó bắt 

nguồn từ trong nhu cầu của một nền kinh tế nông nghiệp. 

Canon, một nhà sản xuất máy nhiếp ảnh và dụng cụ văn 

phòng đã tạo ta một chương trình phúc lợi rộng rải cho 

công nhân và gần 3 triệu 500.000 bảng Anh được chi ra 

hàng năm cho các trung tâm huấn luyện và giáo dục cho 

công nhân. Lối bày tỏ về triết lý quản lý công ty đã có 

những điểm nhấn mạnh thuộc về tâm linh. Trong một cẩm 

nang dành cho công nhân có nói rằng: „Tại Canon, chúng 

ta cống hiến miệt mài để đóng góp cho việc cải thiện xã 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

139 

hội, chế tạo những sản phẩm có phẩm chất tốt nhất. Tại 

Canon, chúng ta đang cống hiến để xây dựng một công ty 

lý tưởng để tận hưởng sự thịnh vượng trường cửu. Chúng ta 

sẽ hợp tác để gia tăng lòng tín nhiệm hổ tương và sự hiểu 

biết trong tinh thần hài hoà. Phương châm của chúng ta là 

tạo sức khoẻ và hạnh phúc cho sự phát triển nhân viên.“ 

 

Trong khi đề cập đến thịnh vượng vĩnh cữu làm lạc điệu 

với sự nhấn mạnh của Phật giáo về lẽ vô thưòng, thì những 

hy vọng thành tín vào một cái gì đó bày tỏ ở đây có chứa 

những âm vang cuả lý tưởng Phật giáo. Lãnh đạo công ty 

TDK tuyên bố rằng nguồn cảm hứng đem lại sư thành công 

của công ty là Phật giaó. Làm lợi cho công ty là quan trọng, 

đó là chuyện đương nhiên, nhưng đó không phải là mục 

tiêu tối hậu. Phát triển nhân cách còn quan trọng hơn. Taị 

TDK chúng tôi gắn liền tầm quan trọng trong việc phát 

hiện ra ý nghiã của lao động. Khi lượng định mối quan hệ 

này, đối với chúng tôi, không có ai cho là Nhật đứng hạng 

hai và trong tận cùng của việc lượng định này có gắn liền 

đến Phật giaó.  

 

Dĩ nhiên phép lạ kinh tế tư bản của Nhật đã bị cạnh tranh 

bởi các nền kinh tế còn được gọi là các con rồng châu Á, 

Nam Hàn, Đài Loan và Singapore mà tất cả cùng chia sẻ 

những giá trị tổng hợp của Phật vả Khổng giáo. Việc này 

cũng như nền kinh tế Thái có một thiểu số người Trung 

Quốc hoạt động kinh tế tích cực. Cũng như Nhật, tăng 

trưỏng kinh tế của Nam Hàn được điều hành bởi chính 

quyền và qua liên hệ đến các công ty lớn. Ngưòi ta làm 

việc rất cực nhọc, ít được phúc lợi, nhưng nhờ vào hổ trợ 

của gia đình và chủ, nếu đủ. Sự tăng trưỏng bình quân về 

tổng sản lượng quốc gia từ năm 1962-1984 là 8,5%. Thái 

cũng đạt một mức độ tăng trưởng tương tự. Vào mùa thu 

năm 1997, bong bóng tăng trưởng của các con rồng châu Á 

bị sụp đổ, khởi đầu từ Thái. Tiến tệ của Nam Hàn (won) đã 

mất giá 5% so với đồng đô la Mỹ vào tháng 12 năm 1997, 



ĐỖ KIM THÊM 

140 

để rồi Qũy Tiền tệ quốc tế được kêu gọi hổ trợ cho nước 

này. Một bài bình luận của nhật báo the Guardian ngày 13 

tháng 12 1997 có xác nhận rằng „Nhật Báo The Wall Street 

Journal thấy rằng toàn bộ tấn tuống thảm hại như là vượt ra 

khỏi qũy đạo của một loại chủ nghiã tư bản công cộng tại 

châu Á, trước đặt cơ sở trong lâu dài, đưa quyền lợi nhân 

viên và khách hàng hơn các cổ đông và nay theo các luận 

giãi cho một kinh tế có điều kiện nhất thởi đã được thực 

hành tại Anh và Mỹ. Dù việc phân tích này có đúng hay sai 

thì phải còn chờ xem. Dường như mức vay nợ quá cao là 

yếu tố chính và mức tăng trưởng giảm kéo theo một thời kỳ 

giảm chi xuất. 

 

Kết luận 
 

Chương này minh chứng rằng khi xem Phât giáo không 

quan tâm đền các vấn đề kinh tế, thì đây là một sai lầm, vì 

Đức Phật có hoằng hoá cho các cư sĩ về các hoạt động kinh 

tế. Hơn thế, sự hổ trợ của cư vả tăng sĩ đã và sẽ là một phần 

quan trọng trong nền kinh tế tại các nước theo Phật giaó. 

Trong cả hai điểm này, sự nhấn mạnh của Phật giáo về một 

khuôn mẩu đạo đức cho hoạt động kinh tế và tầm quan 

trọng của sự hào phóng đặc biệt với sự hổ trợ của các tu 

viện, là những tiếng vang về đạo đức trong xã hội. Trong 

thế giới hiện đại, các nước theo Phât giáo tại châu Á đã bị 

ảnh hưởng bởi hai trào lưu ý thức hệ của cộng sản và tư 

bản. Căn cứ vào việc các chế độ cộng sản đã ngược đãi và 

sử dụng bạo lực đối với Phật giáo, thì không có gì là ngạc 

nhiên khi thấy Phật tử ý thức được sự yếu kém của chủ 

nghiã cộng sản. Trong khi những yếu tố cuả tinh thần tư 

bản không xa lạ gì với Phật giáo, hình thức tiêu thụ của chủ 

nghiã tư bản và Phật giáo, khi gặp nhau, có nhiều thoải mái 

hơn, nếu chủ nghiã tư bản đóng góp cho việc phúc lợi 

chung hơn là tìm tư lợi. Cả hai chủ nghiã cộng sản và tư 

bản cuồng nhiệt đã gây thách thức cho những nền văn hoá 

và giá trị Phật giáo. Chính thế, tư tưởng hào hứng về một 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

141 

khoa học kinh tế theo quan điểm Phật giáo được coi như là 

một sự chọn lựa giửa hai khả năng này, đặc biệt là tại các 

nước theo Phật giáo Nguyên thuỷ. Việc này dẫn tới nhiều 

loại đề hướng khác nhau, mà chung qui nhắm về một 

khuôn mẩu được yêu chuộng nhất về kinh tế là phối hợp 

giửa xã hội và cộng đồng, biết sử dụng những kỹ thuật 

thích ứng và quan tâm đến người ngheò. Khi theo đường 

hướng này, đôi khi ý nghĩ này bị coi là lý tưởng quá mức 

hay triển khai chưa đủ, nhưng đã có những thử nghiệm 

những khía cạnh của phương cách này để đưa vào áp dụng. 

Nhìn từ quan điểm của Phật giáo, những vấn đề này phải 

còn có nhiều khó khăn, đây là điều không đáng ngạc nhiên, 

khi căn cứ vào bản chất của thế gian và con người đã bị 

điều kiện hoá. 

 

Tại các nước theo Phật giáo, ngoại trừ các nước theo Cộng 

sản, nơi mà Phật giaó có ít cơ hội để tác động vào xã hội 

hiện đại, thì các nước theo Phật giaó Nguyên thuỷ đã mở 

rộng một trung điểm về phạm vi hoạt động từ những xã hội 

cổ truyền có thu nhập thấp đạt tới một xã hội phú cường. 

Nói chung, các nước theo truyền thống Đaị thừa, Phật giaó 

Bắc tông, thí dụ như tại Bhutan, thì họ theo cứu cánh thứ 

nhất và các nước Phật giáo Đông Á lại theo cứu cánh thứ 

hai. Dù theo cứu cánh nào trong phạm vi hoạt động, Phật tử 

không là những người đứng hàng đầu để cố bám vào sự 

hiện đại của nền kinh tế, nhưng họ dưạ giáo lý của Phật 

giáo là quan trọng khi đề kháng hay xoa dịu những khiá 

cạnh vô đạo đức, hoặc là họ giúp đở nhằm ban bố những 

phúc lợi đích thực. Phật tử cũng đóng góp vào một phương 

cách làm việc, mà giá trị của nó được đặt ra trong môi 

trường xây dựng nhân cách, hơn là chỉ đơn thuần là tạo 

thêm thu nhập. 

________________________________ 

 
[1] Samyutta Nikàya IV 331; Anguttara Nikàya V. 176-183 



ĐỖ KIM THÊM 

142 

[2] Sư Thái Payutto cho rằng phải kể luôn đến việc kiêm soát gái mãi 

dâm, Good, Evil and Beyond: Kamma in in the Buddha’s Teaching, 

Bangkok, Buddhadhmma Foundation Publication, 1993, 61 

[3] Anguttara Nikàya III 208 

[4] Majjhima Nikàya III 373 

[5] Anguttara Nikàya I 129-30 

[6] Whitmyer, Mindfulness and Meaningfull Work: Explorations of 

Right Livehood , Berkeley, Calif., Paralax Press, 1994 

[7] Saddhatissa, The Buddha´s Way, London, Georg Allen & Unwin 

1971 

[8] Aitken, The Mind of Clover:Essay in Zen Buddhist Ethics, 

Sanfrancissco, North Point Press 1984: 52 

[9] Digha Nikayà III 191 

[10] Nikam; MaKeon, The Edicts of Asoak, Chicago and London, 

Univerity of Chicago Press, 1959 

[11] Tambiah, World Conqueror and World Renouncer, Cambrigde, 

Cambridge University Press 1976 

[12] Rajavaramuni, Foundations of Buddhist Social Ethics, in Sizemore 

and Swearer 1990, 29-53 (39-40) 

[13] Anguttara Nikàya II 66-7 

[14] Digha Nikayà II 85 

[15] Samyutta Nikàya I 86 

[16] Anguttara Nikàya II 32; Sutta-nipàta 259-60 

[17] Spiro, Buddhism and Economic Action in Burma, American 

Anthropologist 1966, 68, 1163-73; Nash, The Golden Road to 

Modernity, New York, John Wiley and Sons, 1965, 162. 

[18] Anguttara Nikàya IV 281-5 

[19] Anguttara Nikàya II 67 

[20] Digha Nikayà III 182 

[21] Digha Nikayà III 188 

[22] Anguttara Nikàya III 350 

[23] Anguttara Nikàya II 69-70 

[24] Anguttara Nikàya I 87 

[25] Jakàta with Commentary III 299-232 

[26] Samyutta Nikàya I 89-91 

[27] Jakàta with Commentary I 353-4 

[28] Samyutta Nikàya I 31-32 

[29] Anguttara Nikàya II 67-8, Saddhatissa 1970, 143 

[30] Bunnag, Buddhist Monk, Buddhist Layman: Study of Urban 

Monastic Organization in Central Thailand, Cambridge, Cambridge 

University Press 1973 (13, 11) 

[31] Itivuttaka, The Buddha‘ s Saying 1991 18 

[32] Vimànavatthu 1974 I 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

143 

[33] Faure, The Rhetoric of Imediacy: A Cultural Critique of Chan/Zen 

Buddhism, Princeton, Princeton University Press 1991, 128 

[34] Chapell, Searching for Mahayana Social Ethic, University of 

Hawai, Honolulu, 1995, 2 

[35] Upàsaka Silà Sutra 83 

[36] Chapell, 1995, 8 

[37] Lester, Theraveda Buddhism in Soutjeast Asian, Ann Arbor, 

University of Michigan Press, 1973, 139 

[38] Pfanner; Ingersoll, Theraveda Buddhism and Village Economic 

Behaviour: A Burmese and Thai Comparison, Journal of Asian Studies, 

1962, 21, 341-61, 348 

[39] Spiro, Buddhism and Society, A Great Tradition and ist Burmese 

Viscissituds, London, Georg Allen & Unwin, 1971, 459 

[40] Pfanner; Ingersoll 1962, 345 

[41] Spiro, 1971, 459 

[42] Nash, 1965, 160 

[43] Pfanner; Ingersoll 1962, 345 

[44] Pfanner; Ingersoll 1962. 357 

[45] Vào năm 1989, tỷ lệ tăng trưởng hằng năm tại Thái là 9%, the 

Guardian newspaper 24 November 1989. Cuối thập niên 1990 cùng với 

các nước châu Á khác, tỷ lệ này có giảm đi. 

[46] Bunnag, 1973, 127-8, 164-5 

[47] Maung, Cultural Change and Economic Change in Burma, Asian 

Survey, 1964, 4757-64. 

[48] Ling, Buddhism, Imperialism and War-Burma and Thailand in 

Modern History, London, Georg Allen & Unwin 1979, 197-11 

[49] Ling, 1979 113 

[50] Pfanner; Ingersoll 1962, 348 

[51] Lester, 1973, 156 

[52] Pfanner; Ingersoll 1962, 357-8 

[53] Sizemore; Swearer, Ethics, Wealth and Salvation: A Study in 

Buddhist Social Ethics, Columbia, University of South Carolina Press 

1990, 16 

[54] Pfanner; Ingersoll 1962, 348 

[55] Bunnag 1973, 178 

[56] Bunnag 1973, 178 

[57] Upàsaka Silà Sutra 41 

[58] Upàsaka Silà Sutra 62 

[59] Rajavaramuni, 1990, 38 

[60] Bunnag 1973, 126-7 

[61] Pfanner; Ingersoll 1962, 348 

[62] Bunnag 1973, 48 

[63] Bunnag 1973, 127 



ĐỖ KIM THÊM 

144 

[64] Tambiah. 1976, 456-7 

[65] Majjhima Nikàya II 45-54 

[66] Majjhima Nikàya II 54 

[67] Commentary on Majjhima Nikàya III 284-5 

[68] Vimalakirti-nirdesa Sutra, Tsunoda, Source of Japanese Tradition, 

New York and London, Columbia University Press 1964 I 101 

[69] Anguttara Nikàya III 65-6 

[70] Morgan, Vocation of Monk and Layman: Signs of Change in Thai 

Buddhist Ethics in Smith (ed.) Tradition and Change in Theraveda 

Buddhism, Leiden, Brill, 68-77, 72 

[71] Reynolds 1990, 63-4, 68 

[72] Sizemore; Swearer, 1990, 3 

[73] Reynolds, Ethics and Wealth in Theraveda Buddhism in Sizemore; 

Swearer 1990, 2 

[74] Sizemore; Swearer 1990, 17 

[75] Digha Nikayà III 58-77 

[76] Digha Nikayà III 64-8 

[77] Digha Nikayà III 68 

[78] Fenn, Two Notions of Poverty in the Pali Canon, Journal of 

Buddhist Ethics, 1996, 3 98-125, 107 

[79] Digha Nikayà I 134-6 

[80] Digha Nikayà I 136 

[81] Digha Nikayà I 141 

[82] Gombrich, Theraveda Buddhism: A Social History from Ancient 

Benares to Modern Colombo, London New York, Routledge & Kegan 

Paul 1988, 83 

[83] Digha Nikayà II 180 

[84] Digha Nikayà I 276 

[85] Thurman, Nagajuna’s Guidelines for Buddhist Social Action, in: 

Eppsteiner, The Path of Compassion: Writings on Socilally Engaged 

Buddhism , Berkely, Calif., Paralax Press 1985, 128 

[86] Arya-satyaka-parivarta 187 

[87] Mahàvastu Vs I 277 

[88] Arya-satyaka-parivarta 188 

[89] Arya-satyaka-parivarta 202 

[90] Reynolds 1982, 151 

[91] Reynolds 1982, 151 

[92] Arya-satyaka-parivarta 211 

[93] Sizemore; Swearer 1990, 2 

[94] Sizemore; Swearer 1990, 3-4 

[95] Ornatowski, Continuity and Change in the Economic Ethics of 

Buddhism, Journal of Buddhist Ethics, 1996 3, 198-240, 202 

[96] Sizemore; Swearer 1990, 13 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

145 

[97] Sizemore; Swearer 1990, 19 

[98] Sizemore; Swearer 1990,15-16 

[99] Sizemore; Swearer 1990, 23 

[100] Fenn, 1996 107 

[101] Reynolds, Three Worlds According to King Ruang: The Buddhist 

Cosmology, Berkeley Buddhist Studies Series 4, Berkeley, Asian 

Humanity Press. 1982, 197-9 

[102] Fenn, 1996 108 

[103] Reynolds, 1990, 73 

[104] Rajavaramuni, 1990, 45 

[105] Rajavaramuni, 1990, 53 

[106] Ornatowski, 1996, 213 

[107] Rajavaramuni, 1990, 38 

[108] Digha Nikayà I 12 

[109] Majjhima Nikàya I 179 

[110] Majjhima Nikàya I 85-7 

[111] Jakàta with Commentary IV 252-3 

[112] Fenn, 1996, 108 

[113] Fenn, 1996, 100 

[114] Anguttara Nikàya I 85-7 

[115] Tambiah, 1976, 459 

[116] Bunnag 1973, 68 

[117] Bunnag 1973, 72 

[118] Kemper, in Sizemore; Swearer 1990, 155-6 

[119] Kemper, in Sizemore; Swearer 1990, 153-61 

[120] Ch’en, The Chinese Transformation of Buddhism, Princeton, 

Princeton University Press 1973, 126-7 

[121] Ch’en, 1973, 130-1 

[122] Ornatowski 1996, 217 

[123] Ch’en, 1973, 158-8 

[124] Ch’en, 1973, 151-73 

[125] Ch’en, 1973, 177-8 

[126] Ornatowski, 1996, 219 

[127] Ch’en, 1973, 163 

[128] Ch’en, 1973, 171-7 

[129] Ling, Buddhist Values and Development Problems, World 

Development 1980, 8, 577-86 

[130] Weber, The Sociology of Religion, Boston, Mass. Beacon Press, 

1963, 237 

[131] Weber, The Religion of India, New York, The Free Press 1958, 

199, 217-8, 222 

[132] Weber 1963, 268, 1958, 226-8 



ĐỖ KIM THÊM 

146 

[133] De Silva, Value Orientation and Nation Building, Colombo, Lake 

House Investment Ltd. 1976, 6-7 

[134] De Silva, 1976, 7 

[135] De Silva, 1976, 8 

[136] De Silva, 1976, 8 

[137] De Silva, 1976, 10-17, phân biệt giửa hai khuynh hướng tách biệt 

nhau trong Phật giáo theo quả nghiệp và niết bàn 

[138] Ling 1979, 113 

[139] De Silva, 1976, 20 

[140] Tambiah 1973, 16 

[141] Tambiah 1973, 18 

[142] Ling 1979, 111 

[143] Kirsch, 1975 190; Morgan, 1973, 74; Maung 1964, 760; Ling, 

1980, 584 

[144] Kirsch, 1975 173-6 

[145] Morgan, 1973, 74-5 

[146] Bell The people of Tibet, Oxford, Clarendon Press 1928, 109 

[147] Bell 1928, 125-6 

[148] Gombrich 1988, 80-1 

[149] Reynolds 1990, 71 

[150] Jàtakas I 120-2 

[151] Jàtakas I 116-7 

[152] Anguttara Nikàya I 116, 17 

[153] Ornatowski 1996, 201 

[154] Ornatowski 1996, 202 

[155] Keynes, Buddhist Practical Morality in a Changing Agrian 

World, in Sizemore; Swearer 1990, 181 

[156] Keynes, 1990, 188 

[157] Keynes, 1990, 188 

[158] Keynes, 1990, 187 

[159] Keynes, 1990, 186 

[160] Keynes, 1990, 189 

[161] Keynes, 1990, 189 

[162] Keynes, 1990, 189 

[163] Keynes, 1990, 187 

[164] Keynes, 1990, 173 

[165] Keynes, 1990, 186 

[166] Keynes, 1990, 183 

[167] Ling 1980 b, 584 

[168] Duus, The Rise of Modern Japan, Boston, Mass, Houghton 

Mifflin 1976, 171-2 

[169] Duus, 1976, 11 

[170] Duus, 1976, 172 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

147 

[171] Duus, 1976, 171 

[172] Bellah, 1957, 109 

[173] Ives 1992, 63 

[174] King, A Christian and Japanese Buddhist Work Ethic Compared, 

Religion, 1981, 11, 207-26, 213 

[175] King, 1981, 211 

[176] King, 1981, 231 

[177] Bellah, 1957, 120 

[178] Bellah, 1957, 119 

[179] Bellah, 1957, 120-1 

[180] Mannari, The Social Background of Japanses Business Leader, 

1880,1920 and 1960, Inaugutral Professorial Lecture at the University 

of Sundeland, UK, 2 May 1996, 

[181] Saniel in Bellah 1965, 124-49, 128 

[182] Đến năm 1963 thì Bellah lại cho rằng chính tinh thần tuân phục 

quân vương có nhiều yếu tố bất hợp lý làm cản trở phát triển kinh tế, 

hiện đại hoá và dân chủ hoá, ngăn ngừa mọi chuyển hướng sâu xa cho 

cấu trúc xã hội và giá trị của Nhật. 

[183] Saniel, 1965, 136 

[184] Saniel, 1965, 139-41 

[185] Davia, Buddhism and the Modernization of Japan, History of 

religion, 1989, 28, 4, 304-39, 307 

[186] Bunnag 1973, 13 

[187] Davis, 1989, 309 

[188] Schumacher, 1973, 56 

[189] Schumacher, 1973, 48 

[190] Schumacher, 1973, 56 

[191] Schumacher, 1973, 48 

[192] Swearer 1996, 196 

[193] Swearer 1996, 196 

[194] Swearer 1995, 136-9 

[195] Swearer 1995, 114-5 

[196] Karunatilke, 1976 iìi 

[197] Karunatilke, 1976, 29, 73 

[198] Karunatilke, 1976, 74 

[199] Karunatilke, 1976, 29 

[200] Payutto 1994, 24 

[201] Santikaro, Buddhadasa Bhikkhu: Life and Society through the 

Natural Eyes of Viodness, Quen and King, 1996, 147-94, 180 

[202] Santikaro, 1996, 147 

[203] Swearer 1989, 175 

[204] Santikaro, 1996, 155 

[205] Swearer 1989, 170 



ĐỖ KIM THÊM 

148 

[206] Swearer 1989, 170 

[207] Swearer 1989, 172 

[208] Swearer 1989, 195 

[209] Santikaro, 1996, 166-69; Swearer 1989, 173 

[210] Swearer 1989, 172 

[211] Santikaro 1996, 165-6 

[212] Swearer 1989, 192 

[213] Swearer 1989, 195 

[214] Swearer 1989, 197 

[215] Swearer 1989, 174 

[216] Swearer 1989, 187-8 

[217] Swearer 1996, 215 

[218] Swearer 1996, 225 

[219] Swearer 1996, 200 

[220] Sivaraska 1986, 182 

[221] Sivaraska 1986, XV 

[222] Sivaraska 1992, 32-3 

[223] Sivaraska 1986, 20, 57-8 

[224] Sivaraska 1986, XXI III 

[225] Sivaraska 1996, 213 

[226] Schumacher 1973, 50 

[227] De Silva 1975, 5 

[228] Payutto 1994, 43 

[229] Payutto 1994, 35 

[230] Payutto 1994, 41 

[231] Payutto 1994, 4 

[232] Karunatilake 1976, 29 

[233] Karunatilake 1976, 63 

[234] Karunatilake 1976, 18, 28 

[235] Sivaraksa 1992, 3 

[236] Sivaraksa 1992, 114 

[237] Sivaraksa 1992, 30 

[238] Sivaraksa 1986, 44 

[239] Schumacher 1973, 53 

[240] Schumacher 1973, 53 

[241] Schumacher 1973, 53 

[242] De Silva 1976, 36-7 

[243] Schumacher 1973, 52 

[244] Satha Anand, Ethics of Wealth: Bud dhist Economics for Peace, 

Reseach Paper, Department of Philosophy, University of Hawaì, 

Honolulu 

[245] Payutto 1994, 34-5 

[246] Karunatilake 1976, 45 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

149 

[247] Sivaraska 1986, 59 

[248] Karunatilake 1976, 40 

[249] Karunatilake 1976, 84 

[250] Norberg-Hodge Ancient Futures: Learning from Ladakh, 

London, Rider, 1991, 147 

[251] Sivaraska 1986, 37 

[252] Karunatilake 1976, 23 

[253] Santikaro 1996, 167 

[254] Santikaro 1996, 167, Swearer 1989, 193 

[255] Karunatilake 1976, 23 

[256] De Silva 1976, 20 

[257] Karunatilake 1976, 107-8 

[258] De Silva 1976, 20 

[259] Sivaraska 1986, 64 

[260] Santikaro 1996, 166 

[261] Santikaro 1996, 177 

[262] Karunatilake 1976, 60 

[263] Karunatilake 1976, 60 

[264] Sivaraska 1986,60 

[265] Sivaraska 1986, 62-3 

[266] Sivaraska 1986, 63 

[267] Sivaraska 1986, 126 

[268] Sivaraska 1986, 133 

[269] Sivaraska 1986, 199 

[270] Karunatilake 1976, 24, Buddhadàsa in Swearer 1989, 174 

[271] De Silva 1976, 21 

[272] De Silva 1976, 20 

[273] De Silva 1976, 18-29 

[274] Sivaraska 1986, 208 

[275] Karunatilake 1976, 24; De Silva 1976, 26 

[276] De Silva 1976, 21 

[277] De Silva 1976, 29 

[278] Santikaro 1996, 167 

[279] Karunatilake 1976, 23 

[280] Sivaraska 1986, 53-4 

[281] Buddhadàsa in Santikaro, 1996, 167, De Silva 1976, 28 

[282] Karunatilake 1976, 107-8 

[283] Swearer 1989,, 172, 185, 193; Santikaro, 1996, 174-7 

[284] Sivaraska 1991, 160 

[285] Sivaraska 1991, 161 

[286] Sivaraska 1992, 113-15 

[287] King 1964, 241-50,; Sarkisyanz 1978, Maung 1970 



ĐỖ KIM THÊM 

150 

[288] Suksamran, 1977; Piker 1973; Swearer 1995, 118-23; Gosling 

1985; Sivaraksa 1992, 48-50 

[289] Norberg- Hodge 1991 

[290] Subhuti Sangharakshita: A New Voice in the Buddhist Tradition, 

Birmingham, Windhorse Publications 1994 219-64 

[291] Small Worl: The Magazine of Intermediate Techonology, Issue 

19 1995, 8 

[292] The Guardian newspaper, 7 November 1997 

[293] Swan, Sri Lanka: Constraints and Prospects in the Pursiut of 

Rural Development , Rural Development anfd the Stata, London, 

Methuen, 1983 127-60 

[294] Kỷ niệm 2500 ngày Đức Phật nhập Niết Bàn và là đúng thời 

điểm hồi sinh Phật giáo. 

[295] Bond, The Buddhist Revival in Sri Lanka – Religious Tradition, 

Representation and Response, Columbia, University of South Carolina 

Press 1988, 106-7 

[296] Tambiah 1992, 108 

[297] Tambiah 1992, 106 

[298] Bond 1988, 121 

[299] Dana, The Buddhist, the Businessman, Peple and the Planet, 

World Wide Fund for nature magazine 4 (1) 1995, 28-9 

[300] Katz, Sri lanka Monk on Ethnicity and Nationalism in de Silva 

1988, 138-52, 144 

[301] Katz 1988, 146 

[302] Katz 1988, 144; Macy 1983; Bond 1988, 241-98; Bond 1996, 

121-46; Mooree, 1981; Goulet, 1981; Kantowski 1980; Ariyarane, 

1978, 1979, 1980, 1995 

[303] Macy Dharma and Developemt:Religion as Resource in the 

Sarvodaya Self help Movement, West Hartford, Conn, Kumarian 1983, 

13, 24, 52, 21; Bond 19955, Swearer 1995, 117, 11 

[304] Macy 1983, 26-7, 55-61 

[305] Macy 1983 80-3 

[306] Macy 1983 80-3 

[307] Macy 1983, 46; Bond 1988, 263, 264, 274 

[308] Macy 1983, 32, 46, 52, 54 

[309] Macy 1983, 2024 

[310] Maca 1983, 27; Bond 1988, 267, 282 

[311] Macy 1983, 41, 41; Ariyaratna 1995, 6Bond 1988, 267, 282 

[312] Macy 1983, 13-14, 45-6 

[313] Ariyaratne 1995, 9 

[314] Ariyaratne 1995, 912,13 

[315] Macy 1983, 17-18, 43-45, 22; Bond 1988, 250 

[316] Macy 1983, 29; Bond 1996, 122-3, 1988, 255, 261, 262, 275 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

151 

[317] Jones, The Social Face of Buddhism, London, Wisom 1989, 251 

[318] Bond 1995, 4 

[319] Bond 1996, 134, 1988, 273, 270;Macy 1983, 34-5 

[320] Bond 1988, 255, 272, 282 

[321] Vinaya Pitaka I 21;Digha Nikayà II 48 

[322] Bond 1988, 274 

[323] Macy 1983, 64 

[324] Gombrich 1988, 246, 244, 251 

[325] Metraux The Soka Gakkai: Buddhism and the Creation of a 

Harmonious and Peaceful Society in Queen and King 1996, 365-400, 

374 

[326] Metraux 1996, 365 

[327] The Guardian newspaper 4 October 1984 

[328] Cộng thêm vào 12 ngày lể chính thức của nhà nước 

[329] The Guardian newspaper 26 February 1985 

. 



 

152 

 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG 3 

NHÂN QUYỀN VÀ TỰ DO TÔN GIÁO 
THEO QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO 

 
 

Các tôn giáo trên thế giới có thể đóng góp gì trong việc 

thực hiện nhân quyền được hiển nhiên coi là một trong 

những vấn đề quan trọng trong xã hội hiện đại. Trong chủ 

đề này, tôi xin được nêu ý kiến của tôi dựa theo truyền 

thống Phật giáo. Trong phần tham luận này, trước hết tôi sẽ 

so sánh Phật giáo với các tôn giáo phương Tây, sau đó tôi 

sẽ thảo luận về vấn đề nhân quyền và tự do tôn giáo theo 

quan điểm Phật giáo, cuối cùng tôi sẽ nêu lên một vài đề 

nghị Phật giáo có thể làm gì cùng với các tôn giáo khác 

trong vấn đề này.  

 

1. Sự khác biệt của Phật giáo và các tôn giáo 
phương Tây   

 

Trước hết, tôi xin trình bày quan điểm chính của Phật 

giáo. Theo các nghiên cứu của phương Tây, tôn giáo thông 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

153 

thường được định nghĩa dựa trên nhưng ý niệm đối lập 

nhau, thí dụ như tôn giáo đạo đức đối lập với tự nhiên (C.P. 

Tile), tôn giáo tiên tri đối lập với thần bí (F.Heiler), tôn 

giáo nhất nguyên hữu thần đối lập với phiếm thần (W.F. 

Albright, A.Lang).[1] Theo đó, yếu tố thứ nhất thuộc về các 

tôn giáo phươngTây, còn yếu tố thứ hai liên hệ đến các tôn 

giáo phương Đông. 

 

Cách định nghiã tương phản này được các nghiên cứu 

tại phương Tây chú trọng. Khi định nghiã về tôn gíáo, họ 

chỉ dựa trên những tôn giáo chính tại phương Tây như Do 

thái giaó, Thiên chúa giáo và Hồi giáo làm tiêu chuẩn. Đìều 

này đưa đến một hậu quả là các tôn giáo tại phương Đông, 

dù là rất đa dạng, không những được họ quy chung lại một 

loại tôn giáo duy nhất, mà còn được định nghiã một cách 

hời hợt, vì họ không chiụ đi sâu vào nền tảng của từng tôn 

giáo một. Khác biệt với các tôn giáo phương Tây mà các 

đặc điểm chung được các nhà nghiên cứu thừa nhận, các 

tôn giáo tại phương Đông như Ấn độ giáo, Phật giáo, 

Khổng giáo, Lão giáo và Thần giáo cũng đưa ra những đối 

kháng trong từng giáo lý riêng cùa mình. Do đó, xác nhập 

các tôn giáo này thành một loại chung là một việc không 

chính đáng. Để nêu lên sự dị biệt đối với các tôn giáo 

phương Tây, tôi xin được giới hạn sự trình bày của mình 

trong một tôn giáo tại phương Đông là Phật giáo để so sánh 

với Do thái giáo, Thiên chúa giáo và Hồi giáo. 

 

Theo các nghiên cứu phương Tây, đặc điểm chung của 

Do thái giáo, Thiên chúa giáo và Hồi giáo là không phải 

thần bí, phiếm thần hay tự nhiên, mà là đạo đức, tiên tri và 

nhất nguyên hữu thần. Điều này rất đúng. Cã ba tôn giáo 

đều dựa trên một Đấng Sáng Thế duy nhất và tuyệt đối: 

Jahwe trong Do thái giáo, Gott trong Thiên chúa giáo và 

Allah trong Hồi giáo.Trong mổi tôn giáo này, Đấng Sáng 

Thế được coi là một cá nhân siêu việt, vượt qua khỏi bản 

thể con người thông thường, ý muốn của Đấng này được 



ĐỖ KIM THÊM 

154 

mặc khải qua các nhà tiên tri nhằm kêu gọi con người tuân 

theo một số quy luật về tôn giáo và đạo đức. Mặc dù có sự 

khác biệt nhau trong chi tiết, nhưng chúng ta cũng phải 

công nhận rằng các tôn giáo này là đạo đức, tiên tri và nhất 

nguyên hữu thần. 

 

Khác biệt với ý niệm này, Phật giáo không có một Đấng 

Tối Cao siêu việt trước con người mà chỉ đưa ra một pháp 

môn hay là giáo lý Duyên Khởi để hướng dẩn con 

người.Theo giáo lý này, tất cã những gì trên thế gian và 

những gì bên kia vũ trụ đều tùy thuộc lẩn nhau, không 

những trong thời gian mà còn trong mọi lập luận, dù sinh 

hay diệt. Không có gì là hiện hữu trong sự độc lập tuyệt 

đốí, không ai cũng có thể tự hiện hữu cho riêng cá nhân 

mình. Theo ý nghiã đó, tất cã đều biến đổi, tương quan 

nhau và tự mình cũng không là chủ yếu. Điều này, theo 

Phật giáo thì không có ngoại lệ. Đó chính là lý do tại sao 

Đức Phật Thích Ca, người sáng lập Phật giáo, đã không 

chấp nhận định nghĩa theo Kinh Vệ Đà, theo đó, vũ trụ 

được coi là một Đại Linh Thể thực tại trường cữu và bất 

biến.[2] Cũng vì chính lý do này, Phật giáo cũng không 

chấp nhận ý niệm nhất nguyên hữu thần, coi Đấng Sáng 

Thế là một thực tại sau cùng, mà coi Tính Không và Bản 

Thể Chân Như là thực tại tối hậu.  

 

Trong Phật giáo không có Đấng Sáng Thế hay Đấng 

Cứu Rổi độc lập và vượt qua khỏi con người hay kẻ phàm 

tục lo cho riêng mình. Do đó, con người hiện hữu không 

thoát khỏi Thượng Đế cũng như Thượng Đế cũng không 

hiện hữu độc lập với con người.Thượng Đế và con người 

cùng sinh và cùng diệt với nhau, cả hai cũng có mối quan 

hệ tương thuộc. Theo Phật giáo, không có một Thượng Đế 

tự hữu hay một Thượng Đế độc lập và được coi là một 

Đấng Vĩ Đại. Một cá thể không thể nào hiện hữu độc lập 

với đại chúng, cũng như không thể nào tưởng tượng được 

một đại chúng mà không có cá thể.  



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

155 

 

Cá thể và đại chúng sinh và diệt trong tương quan tùy 

thuộc vào nhau. Do đó, ý niệm một cá thể tuyệt đối đứng 

xa cách đại chúng cũng giống như ý niệm đại chúng hoàn 

toàn không liên hệ vớí cá thể. Trong Phật giáo, thực tại tối 

hậu không nhằm vào Thượng Đế tuyệt đối hay một đại 

chúng đa dạng mà chính là mối quan hệ của cã hai cùng 

sinh và cùng diệt theo giáo lý Duyên Khởi; cã hai là một 

thực tại, có nghĩa là cá nhân và đại chúng cũng như 

Thượng Đế và con người đều tùy thuộc vào nhau. 

 

Theo quan điểm Phật giáo những xung đột và những đau 

khổ của con người gây ra đều do sự thiếu hiểu biết về giáo 

lý Duỵên Khởi và cũng do sự vị kỷ mà ra. Do đó, Phật giáo 

đưa ra một lối thoát và cứu rổi những khổ đau của con 

người như là một điều cần thiết. Người ta phải nhận ra quy 

luật Duyên Khởi bằng cách vượt qua vô minh bẩm sinh của 

kiếp người, thí dụ như phải nhận chân ra lòng vị kỷ và lệ 

thuộc với tất cã những gì gọi là bản chất của Thượng Đế 

hay của con người. Điều quan trọng nhất là phải vượt qua 

được hình thái ràng buộc vào các Đấng Sáng Thế hay Đấng 

Cứu Rổi được tuyệt đối hóa là hiện hữu độc lập, hằng cữu 

và bất biến. 

 

Ngoài ra, sự hiểu biết về quy luật Duyên Khởi còn giúp 

ta tìm ra được bản thể nguyên ủy của vạn vật trong vũ trụ. 

Sự hiểu biết này cũng giúp ta tìm ra về nguồn gốc bản ngã 

của mình. Không có sự tỉnh thức tự ngã, thì cũng sẽ không 

có sự tỉnh thức nào đến từ thế giới bên ngoài hướng về nội 

tâm được.  

 

Nói tóm lại, Phật giáo không đặt vấn đề sự hiện hữu cuả 

một Thượng Đế cá nhân, vấn đế mặc khải, vấn đề tiên tri 

hay cứu rổi qua niềm tin. Phật Giáo hướng dẩn tìm hiểu về 

Quy Luật Duyên Khởi, tự kiến bản ngã, suy niệm và thoát 

bỏ mọi hệ lụy.  



ĐỖ KIM THÊM 

156 

 

Do đó, tôi đề nghị định nghĩa các tôn giáo Do tháí giáo, 

Thiên chúa giáo và Hồi giáo là các tôn giáo do sự mặc khải 

của Đấng Sáng Thế, còn Phật giáo là tôn giáo tìm về chân 

bản ngã. 

 

Để giải thích quan điểm cuả Phật giáo và đưa ra một căn 

bản cho việc thảo luận vấn đề nhân quyền và tự do tôn 

giáo, tôi xin nêu ba điểm liên hệ bắt nguồn từ quy luật 

Duyên Khởi. 

 

2. Vấn đề vô ngã 
 

Mặc dầu giáo lý Duyên Khởi phủ nhận mọi sự hiện sinh 

tự hữu cũng như tính cách chủ yếu và bất biến của mọi cá 

thể, kể cã Đấng Sáng Thế và Đấng Cứu Rổi, nhưng sự 

tương thuộc và thực tại của mối quan hệ này sẽ không thể 

nào hình dung được, nếu ta không công nhận các thành tố, 

dù độc đáo và dị biệt tới đâu, cùng xây dựng trên nền tảng 

liên hệ nhau. Khi nhấn mạnh đến thực tại của mối quan hệ 

này trong giáo lý Duyên Khởi mà phủ nhận vai trò của cá 

thể tạo thành chỉ đưa đến hổn loạn mà thôi. Nếu mối quan 

hệ này cô động và chỉ thuần túy là hình thức, thì sự tương 

thuộc giửa các cá thể sẽ không còn năng động nửa. 

 

Nếu đặc điểm cuả mối quan hệ này được xây dựng trên 

một nền tảng tuyệt đối, thì hậu quả là quy luật Duyên Khởi 

cũng sẽ bị hủy diệt. Quy luật này chỉ thành tựu khi càc các 

thể liên hệ nhau, dù khác nhau, nhưng không có tinh thần 

chấp ngã. Chính vì không có một bản thể nào bất biến hay 

trường cửu cho nên mỗi cá thể đều tương thuộc vào nhau, 

mà cũng không mất đi bản sắc dị biệt của mình. Do đó, tư 

tưởng nền tảng của quy luật Duyên Khởi không nhắm vào 

việc thực hiện một bản thể tuyệt đối hay một bản ngã hằng 

cửu, mà thực ra là hướng về vô ngã, thường được gọi là 

Anatman.  



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

157 

 

3. Vấn đề phân biệt xác hồn và bản thể 
 

Khi tất cã ý niệm được quy vào giáo lý Duyên Khởi và ý 

niệm này được hiểu như là không có một bản ngã trường 

cữu, thì đìều này giúp chúng ta phân biệt rỏ rệt vớí các tôn 

giáo nhất nguyên hữu thần. Theo các tôn giáo nay, các hiện 

hữu đếu bắt nguồn từ quyền năng sáng tạo của Đấng Tối 

Cao. Từ quan điểm này, tất cả và mổi người đêù bình đẳng 

trước Thiên Chúa. Điểm tốt đẹp nhất tối hậu trong Thiên 

chúa giáo là sự phục sinh, một sự thăng hoa của thể xác hay 

một sư hoá thân của thể xác mà không đánh mất bản thể. 

“Các ngươi có biết là thể xác các ngươi là ngôi đền của 

Đấng Thánh Linh mà các ngươi đã nhận của Thiên Chuá 

không?” (1 Kor. 6,19). Với cái chết cá nhân không phải bị 

Thiên Chúa loại trừ, mà chính được Ngài giử gìn thể xác và 

linh hồn trong một cách khác hơn. Linh hồn chính là vấn đề 

cá nhân hoá.[3] Không giống với Do thái giáo và Hồi giáo, 

Thiên chúa giáo đã đưa ra thuyết phục sinh độc đáo, mà 

trong đó sự phân biệt thể xác và linh hồn của từng cá nhân 

được hoà nhập lại.  

 

Trong Thiên chúa giáo, sự hòa nhập xác hồn này trong 

từng cá thể được chấp nhận. Theo đó, niềm tin được luôn 

luôn thể hiện qua phương thức tin vào một Thiên Chúa, 

Đấng đã khích lệ con người chỉ nên tin vào Thiên Chuá 

cũng như tin vào mối quan hệ giửa hai tinh thần và thể xác 

trong cá thể. Điều này đưa ra hai vấn đề: 

 

1. Khi mối quan hệ giữa xác hồn được thể hiện trong ý 

nghĩa của một Đấng Tối Cao tuyệt đối, thì hai ý niệm này, 

trong ý nghĩa hẹp cuả nó, sẽ không được định nghĩa đầy đủ. 

Sự phân biệt xác hồn cũng như tìm hiểu mối quan hệ biện 

chứng này chỉ có thể đạt dược khi chúng ta vượt qua ý 

niệm về một Đấng Sáng Thế duy nhất tối cao.  

 



ĐỖ KIM THÊM 

158 

2. Trong Thiên chúa giáo, mối quan hệ biện chứng thể 

xác và tinh thần chỉ áp dụng cho con người mà không áp 

dụng cho thế giới vật chất.  

 

Về điểm này, Phật giáo khác với Thiên chúa giáo rõ rệt. 

Theo Phật giáo, không có Đấng Tối Cao dộc nhất và tuyệt 

dối, không phải chỉ có con người sống mà vật chất cũng có 

một đời sống riêng. Sự sống này cũng không theo một 

nguyên tắc siêu việt hay tuyệt đối nào. Tuy nhiên vật chất 

có giá trị như nhau, mặc dù trong cùng một loại có nhiều 

đặc điểm dị biệt nhau.  

 

Xin nêu lên một thí dụ: cây sồi là cây sồi, cây thông là 

cây thông, mặc dầu trong cùng một loại có thể có tất cã 

những sự khác biệt nhau. Dù khác nhau trong bản thể riêng 

của từng loại, cây sồi cũng gống như cây thông khi mà 

chúng chấp nhận định nghĩa các bản thể riêng là chung như 

thế. Cá là cá và chim là chim. Chim và cá chỉ giống nhau 

khi nào mà sự khác nhau về bản thể này được định nghĩa 

giống nhau. Nói một cách khác, bằng nhãn quan cá thể thì 

Tôi chỉ thực là Tôi mà Anh cũng chỉ thực là Anh.Tôi và 

Anh chỉ thực sự giống nhau khi mỗi một người trong chúng 

ta phát triển chung cá tính và nhân cách như nhau.  

 

Điều này cũng áp dụng cho Thượng Đế và con 

người.Thượng Đế là Thượng Đế và con người là con 

người.Thượng Đế và con người chỉ giống nhau khi mà cả 

hai trong bản chất chủ yếu được định nghiã là những bản 

thể cùng giống nhau như thế. Do đó, Bản Thể Chân Như 

bao hàm được cã nguyên lý về dị biệt lẫn tương đồng theo 

một ý nghỉa năng động mà không hề mâu thuẫn. Đó chính 

là lý do tại sao Phật giáo Đại Thưà đưa ra quan điểm trong 

dị biệt có thể hiện sự tương đồng, và ngay trong tương 

đồng có sự dị biệt. Mối quan hệ năng động giữa dị biệt và 

tương đồng này mở ra không những cho con người và tạo 

vật, mà còn cho cả tạo vật và Thượng Đế. Điều này chỉ có 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

159 

thể đạt được bởi vì trong Phật giáo không có Đấng Sáng 

Thế hiện hữu và cũng chính vì thế mà tất cã -thiên nhiên, 

nhân loại và Thiên Chuá gộp chung- được định nghĩa là 

mỗi bản ngã độc lập, hằng cưũ và mỗi bản thể bất biến. 

 

4. Thuyết Trung Đạo 
 

Phật Thích Ca gạt bỏ những đường lối cực đoan của 

hưởng thụ và khắc khổ; Ngài chọn lưạ có ý thức thuyết 

Trung Đạo như là một phương thức đích thực để tu tập. 

Ngài đã đề ra Bát Chánh Đạo gồm có: Chánh Tri Kiến, 

Chánh Tư Duy, Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp, Chánh Mạng, 

Chánh Tinh Tấn, Chánh Niệm và Chánh Định. 

 

Thuyết Trung Đạo không có nghĩa là tìm kiếm một thỏa 

hiệp hay tìm một đường lối đứng giữa hai đối cực theo ý 

nghĩa của Aristote.Thuyết Trung Đạo phá vở được hai con 

đường đối cực này bằng cách vượt qua được quan điểm đối 

nghịch hay lưởng cực hoặc nhị nguyên; mục tiêu của nó 

không phải là một thực tại lưỡng cực; đó là đìều mà Phật 

Tổ và các Đấng Tuệ Giác khác khác tìm ra. Về điểm này, 

chúng ta sẽ lãnh hội được khi chúng ta tìm hiểu về lý thuyết 

tám phủ định của Long Thọ, người sáng lập ra Phật giáo 

Đại Thừa. Long Thọ đưa ra tám phủ định như là một hình 

thức giải thich chủ yếu về Trung Đaọ, mà Phật Thích Ca đã 

đề ra. Theo Ngài thì không sinh, không diệt, không thường, 

không đoạn, không nhất, không đa, không đến và không đi.  

 

Trong tương quan này, tôi xin nêu lên một ý niệm đã 

được đề cập. Trong bốn cặp ý niệm đối kháng này không 

có ý niệm nào là ưu tiên đối với ý niệm kia. Theo Long 

Thọ, bản thể thực tại Chân Như được thể hiện khi mà ý 

niệm về sinh tử không còn nữa. Do đó, thuyết tám phủ định 

đồng nghĩa với Trung Đạo.[4] Trong một tác phẩm của tôi, 

tôi có kết luận rằng “Long Thọ không những đã gạt bỏ ý 

niệm về trường cữu của các hiện tượng được nhìn là hiện 



ĐỖ KIM THÊM 

160 

thực và không biến đổi, mà cũng đồng thời loại bỏ quan 

điễm về hư vô; coi thực tại là trống rổng và không thực. Sự 

phủ định hai lần của ý niệm này là một điểm nhảy vọt để 

thể hiện Tính Không trong Phật giáo Đại Thừa, điều mà 

Tính Không không là một sự trống rống mà chính là một sự 

viên mãn.“[5] 

 

5. Sự khoan dung đích thực 
 

Trong phần sau đây, tôi xin trình bày về quan điểm của 

Phật giáo liên hệ tới tự do tôn giáo và nhân quyền. Theo 

các nghiên cứu của phương Tây, Phật giáo được coi là một 

tôn giáo của khoan dung. Trong ý nghĩa hẹp của nó, điều 

này không đúng hằn. Ý niệm về khoan dung đối kháng với 

ý niệm về cố chấp, có nghĩa là không chấp nhận người khác 

không đồng tín ngưỡng với mình, dầu rằng sự cự tuyệt này 

không bao hàm sự sử dụng bạo lực. Phật giáo không phải là 

một tôn giáo nhất nguyên hữu thần, mà chỉ chấp nhận sự 

hiện hữu của muôn loài như chính chúng thể hiện, cho nên 

Phật giáo không chủ trương cực đoan phủ nhận những tìn 

ngưỡng khác với tín nguỡng của mình. Thay vào đó, Phật 

giáo công nhận những quan điểm của các tôn giáo khác 

trong những cách thể hiện khác nhau cuả họ. Mặc dù vậy, 

cũng không thể định nghiã Phật giáo theo ý nghĩa khoan 

dung của phương Tây bởi vì trong ý nghĩa cốt lỏi của Phật 

giáo là vượt qua cặp ý niệm đối nghịch giữa khoan dung và 

bất khoan dung. Thái độ khoan dung trong Phật giáo không 

gì khác hơn là kết quả của một thái độ chủ yếu nhằm chấp 

nhận sự thể như chính chúng thể hiện. Trong ý nghiã này 

người ta có thể phân biệt được sự khoan dung tích cực và 

tiêu cực theo Phật giáo. Trong khi chấp nhận tạo vật như 

chúng thể hiện là một tín đìều cơ bản trong Phật giáo, thì 

thái độ này là khoan dung nhiều hơn so với các tín đìều 

khác.Theo Phật giáo, tín ngưỡng và lòng khoan dung đích 

thực không loại trừ nhau, mà chính là bổ sung cho nhau. 

Thái độ chủ yếu này không phải chỉ có giá trị trong những 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

161 

tông phái khác nhau trong Phật giáo, mà còn áp dụng chung 

cho những hệ thống tín điều và những trào lưu tín ngưởng 

khác. 

 

Đối với các tông phái khác nhau trong Phật giáo, thái độ 

chủ yếu của Phật giáo không phãi là từ bỏ, lên án hoặc kết 

tội là tà giáo, mà thực ra là phê phán trong tinh thần xây 

dựng nhìn qua nhiều nhãn quan khác nhau và cùng nhau 

hướng về một tín ngưỡng chung. Trong một tham luận về 

Tà Giáo của T.O.Ling, ông đã có lý khi cho rằng Tà giáo 

trước hết là một ý niệm về tôn giáo cùa phương Tây mà 

không có đìểm tương đồng chính xác trong Phật giáo. Một 

ý niệm gần nhất là ditthi (trong Pali) hay drsi (trong 

Sankrit), dịch sát nghĩa là tà kiến, nó không bắt nguồn từ lý 

trí mà đến từ dục vọng. Những hình thức quan trọng nhất 

của tà kiến do sự nhận thức cho rằng bãn ngã cá nhân là 

thực tại và vĩnh cữu. Tà giáo theo ý niệm của phương Tây 

đặt ra để phân biệt Chính thống giáo. Chính thống giáo 

muốn và cũng có đủ tư cách buộc tội Tà giáo; khi so sánh 

giữa ý niệm tà kiến (ditthi) trong Phật giáo và Tà giáo theo 

phương Tây thì ta thấy được Phật giáo không hề có một hệ 

thống chuyên quyền nào hay một cơ quan chế tài hình thức 

nào. Ngoài ra, những hình thức thể hiện trang trọng nhất 

của ditthi (cho là thực tại cùa ban ngã con người là thường 

hằng) được các đạo hữu thuộc môn phái Pudgala-Vadin 

trong Phật giáo cổ súy. Niềm tin này - dù hoàn toàn không 

đúng đắn- được các tông phái khác trong Phật giáo chỉ coi 

là những đạo hữu nhẹ dạ. Tuy nhiên, họ vẫn có thể duy trì 

lập luận này và giử các tu viện. Vào thế kỳ thứ 7 sau Thiên 

Chuá con số các tu sĩ theo môn phái Pudgala-Vadin đã lên 

đến 1/4 trong tổng số các tu sĩ tại Ấn Độ. So với các tông 

phái khác trong Phật giáo thì nhìn chung quan điểm này có 

vẻ như lỗi thời; chỉ sau một thời gian dài tu tập các đạo hữu 

này tìm ra được sự sai lầm trong nhận thức của mình và 

cuối cùng thì từ bỏ[6] . 

 



ĐỖ KIM THÊM 

162 

Tại Trung hoa và Nhật bản, khi pháp môn va tông phái 

khác nhau trong Phật giáo được hình thành cũng là lúc có 

nhiều nhất các cuộc thảo luận nghiêm túc giửa các tông 

phái khác nhau. Nichiren, một lãnh tụ Phật giáo tại Nhật 

bản vào thế kỹ 13 đã chống lại các tông phái Phật Giáo như 

Vinaya,Thiền Tông và Tịnh Độ Tông. Các đạo hữu hiện 

nay theo tông phái Nichiren-Shoshu đã được biết đến vì có 

thái độ quá khích đối với các tông phái Phật giáo khác. 

Trong suốt lịch sử dài của Phật giáo, không hề có sự truy 

nã tôn giáo hay bất cứ một hình thức trừng phạt nào vì lý 

do khác biệt tín ngưởng. Những khác biệt nhau trong pháp 

môn (Dharma) đều được coi như là những phương tiện hữu 

ich (Upaya) nhằm giúp Phật tử chưa thuần thành để đạt tới 

thực tại tối hậu của Đấng Chân Như. 

 

6. Thái độ đối với các tôn giáo khác 
 

Khi đề cập tới thái độ của Phật giáo đối với các tín 

ngưởng khác thì nhiều kinh điển cổ Phật giáo có đề ra 

nguyên tắc bất tuơng tranh (Vivada). Các kinh điển này còn 

khuyên tránh những tranh luận (Rana). Đức Phật được coi 

như là tấm gương cho sự gạt bỏ mọi tranh luận 

(Ranajaha).Trước một số câu hỏi siêu hình như thế giới là 

vĩnh cữu hay bị giới hạn trong thời gian hoặc là thế giới 

này hữu hạn hay vô hạn hoặc là có một đời sống cho các 

bậc Tuệ Giác sau khi chết không, câu trả lời quen thuộc của 

Ngài là sự im lặng. Sự im lặng của Ngài thường được giải 

thích là một hình thức của sự bất khả tri. Đức Phật coi các 

câu hỏi siêu hình này là không liên quan và đi ngược lại 

khuynh hướng giải thoát của tôn giáo.  

 

Chính Đức Phật cũng đưa ra lập luận cương quyết để 

giải thích về sự từ chối trã lời này. Điều này được tìm thấy 

trong câu trả lời của Đức Phật cho Ngài Malunkyapata 

được ghi lại trong kinh Maijjhima-Nikaya. Sau khi xác 

nhận đời sống đạo đức không tùy thuộc vào một giáo điều 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

163 

cho rằng thế gian này là vĩnh cữu hay hữu hạn, Đức Phật 

còn nói thêm: “Này Malunkyaputta, giáo điều về sự vĩnh 

cữu hay hữu hạn của thế gian đưa ra còn đó, vấn đề tồn tại 

là: sinh, lão, bịnh, tử, lo âu, đau khổ, muộn phiền và thất 

vọng mà Ta chỉ mong sao được chấm dứt nó trong cuộc 

sống hiện tiền. Các điều này không giúp ích được gì, nó 

cũng không phù hợp với những nguyên tắc chính của tôn 

giáo. Nó cũng không đưa tới sự từ bỏ dục vọng, thanh tịnh, 

đạt đạo và niết bàn. Đó chính là lý do tại sao Ta không giải 

thích.”[7] 

 

Ngoài ra, khi Đức Phật khi giãng dạy như vậy cũng gây 

ra một số học thuyết đối nghịch từ các tông phái khác, như 

E. A. Burth đã xác nhận. Điều này sinh ra những tranh luận 

thù nghịch và cáo buộc lẫn nhau. Tiến trình này không giúp 

người ta tự kiễm khiêm tốn và hiểu biết cần thiết cho sự đạt 

đạo.[8]  

 

Thái độ của Đức Phật trước vấn đề giáo điều còn được 

tìm thấy trong một cuộc đối thoại với một tăng sinh được 

ghi lại qua một kinh điển cổ khác của Phật giáo là Sutta-

Nipata.  

 

Hỏi: “Dựa vào tín ngưỡng mù quáng người ta kêu lên: 

Hãy tin đi, vì đây là chân lý hoặc là hãy dẹp bỏ đi, ngươi 

đã thua rồi. Họ tranh cãi nhau và chê bai nhau là ngu và 

điên. Như vậy thì phíá nào là đúng, vì cã hai đều chứng 

tỏ mình là bậc thầy”. 

 

Đức Phật trả lời: “Khi mà cuôc tranh cải mà một bên 

thắng và một bên thua, một bên khôn và một bên dại thì cả 

hai bên đều dại và ngu, vì chỉ dựa trên quan điểm của riêng 

mình. Khi mổi một tín ngưỡng tranh luận nhau đều có tình 

yêu, hiểu biết và thực tế thì không có ai nào là thắng cả, vì 

tất cã đều đứng chung nhau. Ta coi là điều không đúng, khi 

tất cã chê trách nhau là điên. Họ làm như vậy là chỉ nghĩ 



ĐỖ KIM THÊM 

164 

đến quan điểm của riêng mình là chân lý.“[9] 

 

Thái độ của Phật giáo đối với các tôn giáo khác đuợc 

giải thích cặn kẻ nhất qua ý thuyết Trung Đạo. Thuyết 

Trung Đạo kêu gọi người ta nên tránh những thái độ cực 

đoan trong tôn giáo, cố chấp và sữ dụng bạo lực như là quy 

tắc phổ quát. Khuynh hướng đế quốc trong tôn giáo hầu 

như là một điều khó tránh được, bởi vì trong tôn giáo luôn 

bao gồm những hy sinh cho chân lý tối hậu của tôn giáo 

mình. Khuynh hướng này được tìm thấy trong các tôn giáo 

nhất nguyên hữu thần khi giãng dạy rằng Đấng Sáng Thế là 

thực tại tối hậu. Khuynh hướng phổ quát này đưa tới việc 

coi giáo hội như hình thức chủ nghĩa, điều này nhằm tổng 

hợp những tín lý vào trong cơ cấu của một tôn giáo khi 

nhấn mạnh dến tinh thần phổ quát và nhân loại. Khuynh 

hướng này có sẵn trong các tôn giáo về phiếm thần hay đa 

thần.  

 

Ngoài ra, còn có một sự nguy hiểm khi đối chiếu các tôn 

giáo với nhau và cho rằng các tôn giáo đều hướng về một 

mục đích giống nhau; mọi nổ lực nhằm gán ép tất cã các 

tôn giáo vào các ý niệm khuôn mẩu giống nhau hay độc 

nhất có nghĩa là làm cho người ta không còn chú trọng tới 

lý tưởng đề ra của từng tôn giáo. Một điều nguy hiểm thứ 

hai của sự đối chiếu là qua những nổ lực này, khi người ta 

tin tưởng vào tất cả các tôn giáo, thì cuối cùng không còn 

tin tưởng một cách thành khẩn nữa và cũng không được 

hiểu các tôn giáo một cách trọn vẹn[10] . 

 

Dựa vào thuyết Trung Đạo trong Phật giáo, Đức Phật 

cũng như các Bậc Tuệ giác khác không hề cho rằng chỉ có 

giáo lý của mình là chân lý. Các Ngài cũng không hề kêu 

goị sự truy nả bằng các thánh chiến, hỏa thiêu người ngoài 

đạo, hành quyết hay buộc người phài đổi đạo, nhằm cứu rồi 

hay ban phước cho người theo giáo lý của mình. Các Ngài 

cũng không hề cổ súy cho sự giống nhau trong các giáo lý. 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

165 

Trong kinh Digha-Nikaya Phật dạy: “Hãy tự nghiệm xét và 

tìm kiếm những gì dẩn đến hạnh phúc và tự do, và hãy dứt 

bõ những gì không đưa đến con đường ấy. Hãy theo đuổi 

con đường đưa đến hạnh phúc.” Theo lời dạy của Ngài, 

con đường thực tiển và chắc chắn đưa đến sự phận biệt 

giữa chân lý và sai lầm đều dựa trên bài học cùa chính 

mình. Người ta không thể dựa trên quyền lực cúa môt bậc 

sư phụ nào mà chỉ tin vào chân lý của tôn giáo và tu tâp 

trên những giáo lý này. Đấy chính là phần thực hành của 

giáo lý Trung Đạo. Qua sự tu tập này sẽ giúp cho cho ta tìm 

ra một con đường giửa những giáo điều mù quáng và hình 

thức giáo hội chủ nghĩa mơ hồ. Khi đối chiếu điều này với 

các tôn giáo khác, Phật giáo không hề áp dụng việc đàn áp 

hay loại trừ các tôn giáo khác khi truyền bá sang các nước 

Nam Á, Trung hoa, Tây tạng, Đại hàn và Nhật bản. Phật 

giáo sống hài hòa với các tôn giáo khác.Tuy nhiên, nhân 

dịp truyền bá Phật giáo, đã có những tranh chấp giữa Phật 

giáo và các tôn gíáo khác như Khổng giáo và Lão giáo tại 

Trung hoa và Thần giáo tại Nhật bản.Thật ra thì những 

xung đột này không chỉ có tính cách thuần tuý tôn giáo, mà 

gây ra bởi những người theo phong trào chủ nghỉa dân tộc 

nhằm chống lại những tôn giáo mới lạ.  

 

Phật giáo đã bị các hoàng đế theo Khổng giáo và Lão 

giáo truy nả tất cã bốn lần -khoãng giữa thế kỷ thứ 5 đến 

thế kỷ thứ 10- tại Trung hoa. Đối với sự khủng bố này thái 

độ Phật giáo hoàn tòan thụ động. Phật giáo còn tồn tại 

trong sự tang hoang các chùa chiền và sự truy nả các tăng 

ni. Cũng có nhiều nổ lực nhằm thống nhất Khổng giáo, Lão 

giáo và Phật giáo. Chính bằng cách này Phật giáo gây được 

cội rễ tại Trung hoa. Ngược lại, tại Nhật bản không hề có 

sự truy nã lớn lao đối với Phật Giáo, nếu người ta không kể 

đến cuộc một cuộc đàn áp của Tướng quân Oda Nobunaga, 

khi vị này đã hủy diệt cơ sở Phật giáo tại Hie-Berg và tại 

Negoro, và một lần truy nã khác thời Minh trị vào giửa thế 

kỹ 19 khi mà chính quyền cố gắng phục hồi Thần giáo như 



ĐỖ KIM THÊM 

166 

một quốc giáo và phá hủy những dị biệt giửa Phật giáo và 

Thần giáo. Trong suốt thời gian 1400 năm lịch sử tại Nhật 

bản, Phật giáo sống hài hòa với Thần giáo, một tôn giáo đã 

ăn sâu vào lòng dân chúng tại Nhật bản. Nói một các khác, 

dầu Phật giáo mà giáo lý có đặc điểm đại đồng, nền tảng và 

hệ thống, nhưng khi truyền bá Phật Giáo không hề làm hại 

các tôn giáo khác tại bản xứ.  

 

Thái độ của Phật giáo đối với các tôn giáo khác hoàn 

toàn tương phản với thái độ của các tôn giáo nhất nguyên 

hữu thần. Khi Hồi giáo lan truyền vào nam Ấn dộ thì họ 

tìm cách hủy diệt Ấn Độ giáo và Phật giáo. Khi Thiên chuá 

giáo du nhập vào Đức thời kỳ đầu Trung Cổ, họ cũng đã 

hủy diệt các tôn giáo chính yếu của dân Đức thời ấy. Ngày 

nay sự hiện diện lan rộng của Thiên chúa giáo tại châu Âu 

cũng như tại Anh đến độ mà người ta không còn tìm ra dấu 

vết còn lại của các tôn giáo nguyên thủy hay dân gian nào 

khác nửa tại Đức hay tại Anh.  

 

7. Lập luận bảo vệ Nhân Quyền 
 

Quan điểm của Phật giáo đối với vấn đề nhân quyền 

hoàn toàn khác biệt với các quan điểm cúa các tôn giáo 

theo truyền thống phương Tây. Nói một cách chính xác 

hơn, trong kinh điển Phật giáo không có ý niệm nhân quyền 

tương tự theo ý nghĩa của phương Tây 

 

Theo phương Tây, ý niệm nhân quyền mang tính cách 

nội tại và là quyền chỉ riêng thuộc về con người. Do đó 

những tạo vật không phải là con người đều bị loại trừ hay 

chỉ coi là thứ yếu. Điều này có nghĩa là nhân quyền được 

định nghiã thuần tuý dựa trên quan điểm nhân chủng cúa 

nhân quyền, mà không dựa trên những quan điểm khác 

ngoài con người. 

 

Đối nghịch với ý niệm này, Phật giáo không cho rằng 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

167 

bản thể con người chỉ giới hạn trong quan điểm về nhân 

chủng, mà đặt con người trong một tuơng quan rộng rãi 

hơn với tạo vật và vũ trụ. Nói một cách khác, theo Phật 

giáo, con người là một thành phần hữu tri giác trong một 

tổng thể của muôn loài vừa hữu tri giác và vô tri giác, vì 

con người và tạo vật trong vũ trụ đều đặt mình trong quy 

luật sinh diệt hữu hạn. Tất cã đều thoáng qua và không có 

gì là vĩnh cửu chính là quy luật căn bản trong Phật giáo. 

Chính vì không có gì là vĩnh cữu được áp dụng như một 

quy luật phổ quát cho con người lẩn tạo vật nên cái chết 

không là một giải quyết thoả đáng cho kiếp nhân sinh. Do 

đó, theo quan điểm Phật giaó, những đau khổ của con 

người cũng như con đường giải thoát phải nằm trong tầm 

mức vừa nhân chủng vừa vũ trụ. Điều này hoàn toàn đối 

nghịch với những tín điều của Do thái giáo, Thiên chúa 

giáo và Hồi giáo, khi các tôn giáo này cho rằng nổi đau khổ 

của con người và con đường giải thoát trước hết là một mối 

quan hệ cá nhân giữa con người và Thượng Đế, như chính 

điều mà Martin Buber đã phân tích chính xác ý niệm này 

qua mối quan hệ giữa Tôi và Anh.  

 

Khi Phật giáo đặt nổi đau khổ và con đường giải thoát 

cho con người trong một tổng thể vừa nhân chủng vừa vũ 

trụ không có nghĩa là Phật giáo quên đi tầm quan trọng của 

con người trong thế giới. Ngược lại, trong bài kệ sau đây 

thường được các Phật tử tụng niệm cho thấy rỏ là Phật giáo 

lưu tâm đến tầm quan trọng của con người trong vũ trụ: 

 

“Thật là khó khi sinh ra làm kiếp con người.   

Giờ đây chúng ta đang sống trong kiếp ấy. 

Thật là khó khi nghe lời Phật dạy  

Giờ đây chúng ta nghe được Pháp.  

Nếu chúng ta không thu thập gì trong kiếp hiện tiền.  

Thì cũng sẽ không hy vọng thoát qua bể sinh tử.  

Với tâm thành chúng ta cùng nhau hướng về Tam Bảo.” 

 



ĐỖ KIM THÊM 

168 

Tôi giải thích bài kệ này như sau: Trong dòng thứ nhất 

và thứ hai diển tả được niềm vui khi chúng ta thoát ra khỏi 

vòng hóa thân bất tận để làm kiếp người. Dòng thứ ba và 

thứ tư nhằm cảm tạ chúng ta đã có nhân duyên tìm nghe 

được lời Phật dạy, đó là điều hiếm qúy. Cuối cùng, ý nghĩa 

của dòng thứ năm và sáu là cho đến chừng nào mà chúng ta 

còn sống trong kiếp nhân sinh, theo lời Phật dạy thì chúng 

ta nên phát huy Phật tánh trong chúng ta, nếu không chúng 

ta sẽ mãi chìm đắm trong vòng luân hồi liên tục. Điều này 

cho thấy Phật giáo đã quan tâm đặc biệt đến khía cạnh tích 

cực độc đáo của cuộc sống con người.[11] 

 

Là một tôn giáo, Phật gíáo cũng quan tâm đến vấn đề 

giải thoát cho con người. Về điểm này Phật giáo khác quan 

điểm với các tôn giáo khác. Phật giáo và các tôn giáo khác 

cùng trên một quan điểm nhân chủng khi đặt vấn đề giải 

thoát. Điểm khác biệt chủ yếu là trong khi các tôn giáo 

phương Tây khác đặt sự giải thoát của con người trong mối 

quan hệ cá nhân giửa con người và Thượng Đế, Phật giáo 

chủ tâm tới tầm mức vượt khỏi cá nhân và thuộc về vũ trụ: 

Đó chính là pháp môn tiên khởi trong thế gian. Vấn đề con 

người không chỉ giới hạn trong cuộc sống của con người 

mà phải chú ý tới khía cạnh vượt qua tầm mức cá nhân và 

hướng về vũ trụ. Chính vì một cá nhân đơn độc trong vũ trụ 

nên con ngưòi có khả năng phát triển ý thức của mình và cố 

gắng vượt mình qua khỏi phạm vi cá nhân và hướng tới 

một tầm mức cao hơn trong vũ trụ. Chỉ có con người mới 

có ý thức vượt qua ý niệm nhân chủng này. 

 

Chính vì thế, vấn đề nhân quyền trong Phật giáo được 

hiểu trong chiều hướng vũ trụ, phổ quát và vượt qua ý niệm 

về nhân chủng này. Phật giáo không loại bỏ những quyền 

cũa các sinh vật khác như cây cỏ và thú vật. Để hiểu quan 

điểm của Phật giáo về vấn đề nhân quyền đúng đắn hơn, 

điều cần thiết nhất là phải đặt lại vấn đề bản ngã, bởi vì 

trong phần lớn các tôn giáo và đặc biệt trong Phật giáo- thì 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

169 

vấn đề nhân quyền và tự do của con người không thể nào 

lãnh hội được nếu không có sư hiểu biết tường tận về bản 

ngã. 

 

Bản ngã không có mức độ tuyệt đối mà là tương đối, 

nghĩa là bản ngã chỉ hiện hữu trong tương quan với tha 

nhân, khi nói tới bản ngã thì sự hiện hữu của tha nhân phải 

được đặt ra. Không thể có một bản ngã độc lập với tha 

nhân. Bản ngã và tha nhân hoàn toàn tương thuộc vào nhau. 

Bản ngã không có một tầm vóc độc lập, vĩnh cửu và chủ 

yếu. Chúng ta thường tạo dựng nên bản ngã như là một tầm 

vóc độc lập, vĩnh cữu vả chủ yếu, bởi vì chính chúng ta ai 

cũng có tự ý thức hay khuynh hướng tự ái, tu tôn. Sự chấp 

ngã chỉ là kết quả của một tự thể hiện, tự ái và tự tôn quá 

mức bản ngã. Phật giáo cho rằng sự tự thể hiện chính mình 

và sự chấp ngã là một trong những nguồn xấu xa và đau 

khổ của con người. Do đó, Phật giáo dạy con đường thoát 

khỏi chính là thực hiện vô ngã (Anatman). 

 

Quan điểm của Phật giáo về Vô Ngã không loại bỏ bản 

ngã cuả con người trong ý nghĩa tương đối. Không ai có thể 

phủ nhận được rằng chúng ta thể hiện được bản ngã của 

mình qua những kỹ niệm thời thơ ấu và qua sự trao đổi với 

bạn bè và đồng loại. Tôi là Tôi và không phải là Anh. Anh 

là Anh cũng không phải là Tôi. Do đó, có một sự khác biệt 

giữa bản ngã và tha nhân và có sự thể hiện bản ngã. Vấn đề 

này đặt ra một câu hỏi khác có phải bản ngã là một cái gì 

tuyệt đối, bền vững và chủ yếu không. Câu trã lời là không, 

bởi vì không thể nào có sự tách biệt giửa Anh và Tôi cũng 

như giửa Tôi và Anh. Khi nào nói đến Tôi thì chúng ta phải 

chấp nhận sự hiện hữu của Anh và ngược lại. Do đó, chúng 

ta chỉ có một bãn ngã tương đối. Tôi chỉ là Tôi trong ý 

nghĩa tương đối mà thội. Ý niệm về một bản ngã tuyệt đối 

chỉ là một cấu trúc không thực bắt nguồn từ ý thức của con 

người. Phật giáo coi điều này bằng một dấu hiệu Maya hay 

là ảo ảnh. Đây là một lối diễn đạt nhằm nhấn mạnh tới tầm 



ĐỖ KIM THÊM 

170 

quan trong của sự hiểu biết về vô ngã khi vượt qua được 

kiến thức sai lầm về bản ngã.  

 

Chừng nào mà chúng ta bừng tỉnh với ý thức về Vô Ngã 

của riêng chúng ta, chúng ta cũng sẽ bừng tỉnh ý thức về 

Vô Ngã trong muôn loài và trong mổi một cá nhân của vũ 

trụ. Nói một cách khác, chúng ta thức tỉnh khi nhận ra sự 

thực là chúng ta là một bản ngã tương đối, cho nên không 

có gì là tuyệt đối trong vũ trụ. Chắc chắn một điều, trong 

tầm mức tương đối, chúng ta chỉ có một bản ngã riêng biệt; 

nhưng nhìn trong tầm mức tuyệt đối, thì bản ngã không thể 

nào có được trong ý nghĩa trọng đại này. Có một sự bình 

đẳng và liên đới trong việc thực hiện vô ngã. Do đó, chúng 

ta đứng trên một quan điểm tuyệt đối, có thể cho rằng mặc 

dầu không có một bản ngã tuyệt đối thì Tôi không phải là 

Tôi mà Anh cũng không phải là Anh. Nếu nhìn tương đối, 

thì chúng ta khác biệt nhau, nhưng nhìn tuyệt đối thì chúng 

ta giống nhau. Và nhờ qua thái độ khiêm tốn này, các bản 

ngã khác biệt của chúng ta sẽ dể đưa đến sự hòa nhập với 

tha nhân. 

 

Cũng đúng tương tự như vậy, khi so sánh bản ngã với 

thiên nhiên, bản ngã với Thượng Đế. Bản ngã với thiên 

nhiên thì tuơng đối khác biệt nhau, nhưng nhìn trong tầm 

mức tuyệt đối, thì cả hai cùng chung một giá trị. Chính vì 

không hiện hữu trong tuyệt đối, nên cả hai hoà nhập vào 

nhau. Do đó, thiên nhiên không phải chỉ là một nguồn gốc 

của bản ngã con người; mà thiên nhiên được định nghĩa 

như một điếu hệ trọng trong tương quan với bản ngã. Cuối 

cùng, trong cái nhìn tương đói, bản ngã và Thượng Đế cũng 

giống nhau, dẩu rằng chúng ta gọi khác nhau là Thượng 

Đế, Đấng Cứu rổi, Bà La Môn hay Niết Bàn, nhưng mà 

trong cái nhìn tuyệt đối, bản ngã và Thượng Đế giống nhau, 

khi mà cã hai hòa nhập vào nhau. Đây chính là trường hợp 

điển hình, vì Thượng Đế thuờng được hiểu là đối nghịch 

với một bản ngã độc lập, hằng cữu và chủ yếu.  



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

171 

 

Sự khác biệt giữa Phật giáo và các tôn giáo tại phương 

Tây đã gây ra một hậu quả quan trọng trong các vấn đề tự 

do tôn giáo. Trong Do thái giáo, Thiên chúa giáo và Hồi 

giáo thì Đấng Sáng Thế được coi là một Thiên Chúa tuyệt 

dối, Đấng tạo nên vũ trụ theo ý riêng và theo một niềm tin 

riêng và cũng là Đấng siêu việt trước con người và thiên 

nhiên. Sự tự xác định Thiên tính của của Đấng Jahwe được 

thấy rõ nơi mà Jahwes tự thố là Moses trên núi Sinai qua 

lời lẽ: “Ta chính là ta” (Ex 24,12). Trong nguyên bản tiếng 

Do thái “Ehje ascher ehjef”, có nghĩa là: “Ta sẽ trở thành 

Ta.” Sau này, trong mười điều răn mà Jahwes truyền lại 

cho Moses có nói: “Người không có một Đấng Thiên Chúa 

nào bên cạnh Ta.” (Ex 20,3). 

 

Tín điều về nhất nguyên hữu thần này đưọc sắp đứng 

hàng đầu trong các điều răn trong các tôn giáo phươngTây. 

Tương tự như vậy, Phật giáo cũng có muời điều răn: Ngươi 

không được giết người, không được trộm cắp, không được 

nói dối, không được lấy vợ chồng người vv...Nhưng Phật 

Giáo không có một điều răn tương tự như trong Thiên chúa 

giáo là: Ngươi không được có một Đấng Sáng Thế nào bên 

cạnh ta.Trong tất cã những điều răn của Phật giáo đều hàm 

chứa một điều: không nên hủy diệt cuộc sống, lời khuyên 

này không những áp dụng cho con người mà còn cho cả 

muôn loài có tri giác. 

 

Theo Thiên chúa giáo và Do thái giáo, vấn đề quyền và 

bổn phận của con người đối với các dân tộc khác thường 

được nhìn trong trong tương quan với quyền lực toàn năng 

của Đấng Tối Cao, trong khi đó, Phật giáo đặt vấn đề này 

để tìm hiểu trong mối tương quan giửa các muôn loài sinh 

vật trong vũ trụ. Sự khác biệt này đưa đến một hậu quả là 

sự xung đột giửa nhân quyền và hoà bình trong tôn giáo ít 

được thảo luận trong Phật giáo hơn là các tôn giáo tiên tri. 

Phật giáo đưa chúng ta tới một thái độ khác hơn đối với vấn 



ĐỖ KIM THÊM 

172 

đề môi trường, một trong những vấn đề trong thời đại của 

chúng ta. Trong lời răn không được hủy diệt cuộc sống thì 

quyền sống của thú vật và cây cỏ cũng được tôn trọng như 

con người. Thiên nhiên không những lệ thuộc vào con 

người, mà ngược lại con người cũng lệ thuộc vào thiên 

nhiên.  

 

Cuối cùng, trước vấn đề Phật giáo đóng góp gì trong vấn 

đề nhân quyền và khoan dung tôn giáo, tôi muốn đề nghị ba 

giải pháp theo quan điểm Phật giáo: 

 

Buông bỏ mọi ràng buộc vào hệ thống tín điều và giáo 

điều: Không có một tôn giáo nào tồn tại mà không có hệ 

thống tín điều, nhưng thái độ đối với hệ thống tín điều là 

quan trọng. Khi mà tín điều chỉ được coi là chủ yếu và chỉ 

nhắm ràng buộc mọi tín đồ, thì hệ thống tín điều này chỉ là 

một giáo điều. 

 

Giáo điều là một hình thức quy định chặt chẻ của một 

tín ngưởng mà trong cộng đồng tín ngưởng này có một quy 

quyền được định chế hóa nhằm taọ ra những tín điều cho 

tín đồ mình qua hình thức về theo đạo và giãng đạo. 

 

Giáo điều là một hình thức quy định chặt chẻ của tín 

ngưởng, điều này được đặt ra qua những hình thức tín 

ngưởng bắt ngưồn từ những bậc quyền thế trong giáo hội 

đề ra để những tín đồ phãi tuân theo. giáo hội La mã của 

Thiên chuá giáo còn đưa ra những giáo điều, trong khi giáo 

hội Tin lành chỉ truyền giảng Phúc Âm, mà tín ngường 

được xác tín những gì trong từng tâm khảm của tín đồ hơn 

là lệ thuộc vào những giáo điều đến từ bên ngoài, mặc dầu, 

đôi khi Phúc Âm Tin Lành cũng được giãi thích là giáo 

điều. Sự nhấn mạnh đến gíáo điều thường đưa tới sự phân 

hoá trong tôn giáo và đưa tới sự phản kháng của các tôn 

giáo khác. Điều này tạo ra những xung đột tôn giáo ngay cả 

đến đến thánh chiến. Các tôn giáo này thường nhấn mạnh 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

173 

quá mức mơi niềm tin duy nhất vào chân lý mặc khải cũng 

còn được biết đến về sự cố chấp của mình, điều này bắt 

ngưồn từ hình thức tín ngưởng cứng nhắc mà ra. 

 

Khác với điều này, Phật giáo không dựa trên sự mặc 

khải Thiên chuá, mà dựa vào tự kiến cá nhân, không giáo 

điều. Mặc dầu trong Phật giáo đưa ra nhiều hình thức tín 

ngưỡng khác nhau như Tứ Diệu Đế, Bát Chánh Đạo và 

Thập Nhị Nhân Duyên, nhưng những tín điều này trong 

Phật Giáo không được coi là chủ yếu. Chính Đức Phật nói: 

“Pháp của ta ví như như một chiếc bè để thoát vòng sinh tử, 

để giúp đưa người đến bến bờ giác ngộ“.[12] Đứng trên 

quan điểm Phật giáo, điều chủ yếu đối với tôn giaó là 

không dựa vào học thuyết hay còn hơn thế nửa là không 

dựa vào giáo điều, mà chì gắn bó với những chân lý tôn 

giáo. Khi nào chúng ta từ bỏ mọi ràng buộc với các gíáo 

điều và trờ về với chân lý tôn giáo như là cổi nguồn của 

đạo lý, chừng đó chúng ta mới tránh được mọi phân hóa và 

thánh chiến, và chúng ta không những khoan dung trong 

chính tôn giáo mình mà còn khoan dung với các tôn giáo 

khác.  

 

8. Sự ưu thế của tri thức trước công lý 
 
Thượng Đế trong các tôn giáo phương Tây được coi là 

quan toà biểu hiện công lý và liêm khiết, hơn nữa Ngài đem 

lại bác ai và an sủng và là người tha thứ tội lổi. Thượng Đế 

là nguồn gốc cúa công lý và của tất cã những gì mà Thượng 

Đế tạo nên chúng ta đều có thể tin theo. Phán xét của 

Thượng Đế là tuyệt đối công bình, sự liêm khiết của con 

người được định nghiã trong từng loại phán xét cuả Chúa.  

 

Ý niệm công lý và liêm khiết là một con dao hai lưởi. 

Một mặt nó rất hửu ích giúp chúng ta đặt mọi việc đúng 

chổ của nó, mặt khác, nó tạo cho chúng ta phân biệt rõ giửa 



ĐỖ KIM THÊM 

174 

hợp pháp và bất hợp pháp, mà hợp pháp cho ta ân sủng 

muôn đời và bất hợp pháp đưa tơí sự trừng phạt muôn kiếp. 

Khi công lý và liêm khiết được nhấn mạnh như một tiêu 

chuẩn duy nhất để phán xét, điều này đưa chúng ta tới chổ 

bất hoà và phân hoá. Ngoài ra sự bất hoà này không giải 

quyết được, vì nó chính là kết quả cúa sự phán xét Thượng 

Đế. 

 

Mặc dầu dựa trên nền tảng cuà Do thái giáo, Chúa Jesus 

đã dựa không bảo vệ luận điểm về công lý mà Ngài rao 

giảng nhiều hơn về sự trung dung trong lòng bác aí của 

Thiên Chúa. Về Đức Thánh Cha Ngài giảng rằng: “Hãy để 

mặt trời chiếu rọi trên mọi điều thiện và ác, hãy để mưa rơi 

trên những công lý và bất công” (Mt5,45). Ngài nhấn 

mạnh: “Hảy yêu thương kẻ thù và hãy cầu nguyện cho kẻ 

nào đã ta tấn con, để họ trở thành những con cái cúa Thiên 

Chúa, người đang ở trên trời” (Mt5,45). 

 

Hơn nữa, trong truyền thống của Do thái giáo và Thiên 

chúa giáo ý niệm điều Chúa chọn luôn luôn có mặt. Cựu 

Ước dạy rằng “trong các nước trên địa cầu thì Chúa đã 

chọn Do thái là dân của Chúa được hưỡng nhiều ưu quyền 

và ơn phước” (Dtn 5, 37; 7,6;Kởn 3,8;Jes 44,1-2).Trong 

Tân Ước sự chọn lựa Thiên Chúa đồng nghĩa với sự chọn 

lựa từ sự AÂn Sủng.Tuy nhiên sự chọn lựa này rất giới 

hạn, khi mà Tân Ước xác định rỏ: “Chúa kêu gọi rất nhiều 

nhưng chọn lựa rất ít” (Mt22,14). 

 

Do đó cần phân biệt ý niệm được Chúa chọn theo quan 

điểm Thiên Chúa và Đặc Ân theo quan điểm con ngưòi[13] 

. Nếu tôi không lầm thì điều này lệ thuộc vào sự nhấn mạnh 

quá mức vào công lý và liêm khiết. 

 

Trong khi Thiên chúa giáo đề cao tính bác ai thì Phật 

giáo nhấn mạnh đến lòng từ bi. Trong Thiên chuá giáo bác 

ai đi theo sau công lý. Bác ai mà không công bình là không 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

175 

thực sự là bác ai. Trong Phật giáo có một bổ sung cho từ bi 

là tri thức. Từ bi mà không hiểu biết thì không thể gọi là từ 

bi đích thực. Giống như ý niệm liêm khiết trong Thiên chúa 

giáo, Phật giáo đưa ra ý niệm về tri thức nhằm phân biệt 

đúng sai của mọi điều trong vũ trụ. Khác với ý niệm về 

công lý trong Thiên chúa giáo, Phật giáo đưa ra ý niệm về 

tri thức mà không đề ra các sự phán xét hay chọn lựa (cuối 

cùng của Đấng tối cao) nào. Tính tri thức này hàm chứa sự 

công nhận về khá năng phân biệt đúng sai hay chấp nhận 

trong tạo vật. Ngoài ra, như đã đề cập ở trên, ý niệm về 

công lý đưa tới sự phân chia giửa công lý và bất công, liêm 

khiết và không liêm khiết, trong khi đó, ngược lại, ý niệm 

trí thức nhằm kêu gọi bình đẳng và tình liên đới. Ý niệm về 

công lý chỉ dẩn đến một hậu quả sau cùng là nãy sinh trừng 

phạt, tranh chấp, báo thù và chiến tranh. Ngược laị, tri thức 

đưa đến sự xích lại gần nhau, hoà giài, hoà hợp và hoà 

bình. 

 

Bác ái và công lý có thể sánh như nước với lửa. Mặc dầu 

cả hai đều cần thiết, nhưng cả hai không thể nào dung hợp 

nhau. Từ bi và tri thức cũng ví như hơi ấm và ánh sáng. 

Mặc dầu cả hai khác nhau về bản chất nhưng lại bổ sung 

cho nhau. Sự thiếu sót về ý niệm công lý trong Phật giáo đã 

dẩn đến thái độ trung dung trước những tệ đoan xã hội và 

đưa tới thái độ bào thủ. Do đó, Phật giáo cũng nên mang ý 

niệm công lý và liêm khiết trong tương quan với ý niệm về 

tri thức và từ bi, vì đó cũng là điều cần thiết. 

 

Thật ra ý niệm tri thức không bị bỏ quên trong các 

truyền thống của các Thiên chuá giáo và Do thái giáo. 

Trong Kinh Thánh thí dụ như sách Hiob thì sách về danh 

ngôn về tri thức đã chiếm vị trí hàng đầu, và thuật ngử 

Hokma (Tri hức) thường được dùng đến. Ý niệm này liên 

hệ không những đến tri thức của con người mà còn cả 

quang minh của Thượng Đế. Chuá đặt con người trong một 

cuôc đời tốt đẹp, đích thực và thoã mãn con người khi tuân 



ĐỖ KIM THÊM 

176 

theo những điều răn của Chúa, bời vì Tri Thức này là do 

Chúa ban phát.Trong Tân Ước thì tri thức được coi là một 

Thiên Ân (Lk 11,49). Nguời nhận sự mặc khải Thiên Chúa 

chính là con người (1Kor 2,4-7).Trong một tầm mức cao 

hơn, Chuá Jesus được định danh quang minh là cũa 

Thượng Đế,Thượng Đế đưọc coi là nguồn gốc của mọi sự 

quang minh.(1 Kor1,30). Mặc dầu vậy, nói chung, khiá 

cạnh quang minh cúa Thiên Chúa hướng về công lý không 

được chú trọng trong Thiên chúa giáo và Do thái giáo. Có 

phải chăng đó là điều không quan trọng và thật cần thiết, để 

đề cao khía cạnh quang minh của Thiên Chúa, mà thật ra, 

đề cao hơn hơn khiá cạnh công lý, nhằm hoà giải các xung 

đột trong nội bộ một tôn giáo hay giữa các tôn giáo lẩn 

nhau? 

 

9. Nhận thức mới vể thuyết nhất nguyên hữu 
thần  

 

Trong phần trình bày trên, tôi có phê bình các tôn giáo 

nhất nguyên hữu thần ờ điểm là các tôn giáo này chuyên 

đoán và thiếu khoan dung, vì chỉ quá nhấn mạnh đến Đấng 

Tối cao duy nhất và tuyệt đối. Sự minh chứng một Đấng 

Độc tôn như một thực tại tối hậu là một quan tâm hàng đầu 

của các tôn giáo, khi tôn giáo cứu rổi hết mọi nổi đau khổ 

của con người, chớ không chỉ giúp giãi thoát một phần. 

Ngay cả các tôn giáo Đa nguyên hữu thần cũng không hẳn 

tin vào các Đấng Tối cao khác nhau mà không chọn lựa gì, 

thực ra, họ tôn thờ một Đấng Tối cao duy nhất và Đấng này 

ngự trị vô số các Đấng khác, tùy theo ngôi thứ. Ngoài ra, 

Ba Đấng Tối cao được tạo nên Chúa Ba ngôi, mà trong Ấn 

độ giáo gọi là Brahman, Vishnu và Shiva. Định nghiã Chúa 

Ba ngôi này phù hợp với khuynh hướng độc nhất trong đa 

dạng của Phật giáo. 

 

Với điều này tôi muốn nói rằng tất cã các tôn giáo, đặc 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

177 

biệt là các tôn giáo lớn, việc thực hiện thực tạị tối hậu là 

một khía cạnh quan trọng. Điều chắc chắn là sự thực hiện 

độc tôn đưa tới độc đoán, không khoan dung và là một hình 

thức đế quốc trong tôn giáo. Điều này cũng chỉ đưa đến sự 

tranh chấp không những trong nội bộ tôn giáo và còn xãy ra 

với các tôn giáo khác. Đây là một tình trạng tấn thoái luởng 

nan khá trầm trọng mà khó tôn giáo nào thoát khòi. Chúng 

ta có thể làm cách nào khi tin vào sự độc tôn của thực tại 

tối hậu trong tôn giáo minh mà tránh không rơi vào sự bất 

khoan dung và cực đoan đối với các tôn giaó khác? Làm 

sao tránh được tình trạng khó xử này đề ta đạt được sự 

khoan dung và chung sống hài hoà giửa các tôn giáo, khi 

mà chúng ta vẩn khư khư giử lấy chân lý của tôn giáo mình 

là tuyệt đối? 

 

Về điểm này, tôi phân biệt giửa hai hình thức chính của 

sự quy nhất này: a) sự quy nhất thuộc về nhất nguyên hữu 

thần và b) sự quy nhất không thuộc về nhị nguyên (bất nhị). 

Luận đề của tôi là không phải hình thức thứ nhất, mà chình 

hình thức thứ hai mới phù hợp cho việc tìm ra một gỉải 

pháp cho vấn đề. Nhưng làm sao có thể phân biệt hai hình 

thức này? Để làm sáng tỏ tôi xin nêu lên bốn điểm sau đây: 

 

1. Nhất nguyên chỉ được nhận ra khi ta phân biệt được 

và tách rời ra khỏi nhị nguyên và da nguyên. Nhất nguyên 

luôn có mối quan hệ với nhị nguyên và da nguyên. Nhất 

nguyên loại trừ nhị nguyên và da nguyên và chính vì thế 

nên có mối quan hệ đối kháng với nhị nguyên và da 

nguyên. Để đạt đến một quy nhất đích thực chúng ta không 

những tách biệt với nhị nguyên mà còn cã với nhất nguyên. 

Được như vậy, ta mới đạt được quy nhất bất nhị nguyên, 

bởi vì ta không bị ràng buộc bởi bất kỳ mọi hình thức naò 

của nhị nguyên, kể cả nhị nguyên theo nghiã giửa hai hình 

thức nhất nguyên và nhị nguyên hay theo nghĩa nhất 

nguyên và da nguyên.  

 



ĐỖ KIM THÊM 

178 

2. Đứng trên quan điểm cuả nhị nguyên và da nguyên, 

quy nhất phải được coi cứu cánh cần đạt được. Điều này 

được hiểu như là một cái gì đó xa vời, chứ không phải là 

thực tại theo nghĩa ở đây và ngay bây giờ; và nó được định 

nghỉa một cách khách quan khi nhìn từ bên ngoài vào. Đối 

nghịch với điều này, sự quy nhất bất nhị nguyên là nền tảng 

trong hiện tiền, bắt nguồn từ trong cuộc sống và hành động 

của chúng ta. Vượt qua được nhất nguyên, chúng ta sẽ đạt 

tới một điểm mà nhất nguyên, nhị nguyên hay da nguyên 

không có ý nghĩa, mà phài gọi một cách thích hợp hơn 

chính là Tính Không. Khi nào mà Tính Không này thoát 

khỏi ra được mọi hình thức của nhị nguyên, thì chừng đó 

quy nhất qua sự thể hiện của Tính Không mới thành tựu. 

Sự quy nhất bất nhị nguyên là một hình thức quy Nhất chỉ 

đạt được khi nào ta thể hiện được Tính Không. 

 

3. Khi nào ta đạt đến Tính Không như một sự quy nhất 

đích thực, đây là một ý niệm không thể nào diển đạt được 

một cách khách quan. Khi nào điều này còn được diển đạt 

trong bất kỳ một hình thức của ý niệm trừu tượng hay 

khách quan nào, thì đó chưa là một quy nhất đích thực. Đó 

chỉ là một sự định danh. Muốn đạt tới Tính Không, cần 

phải vượt qua những giới hạn thuộc về ý niệm và khách 

quan hóa.Tính Không chỉ là một tiêu điểm để ta tiến tới gần 

chứ không phải là một mục tiêu khách quan đích thực, ta 

cũng phải xa rời nhất nguyên để tiến gần đến sự quy nhất 

bất nhị nguyên. 

 

4. Sự quy nhất không bao gồm nhị nguyên hay đa 

nguyên. Mặc dầu nhất nguyên có thể dung nạp và chuyễn 

hóa nhị nguyên và da nguyên, nhưng không ít thì nhiều 

nhất nguyên cũng tách rời ra được những đặc sắc và đa 

dạng trong thực thể cuả thế giới. Chính vì điểm này mà sự 

quy nhất có tầm quan trọng. Nhưng khi sự quy nhất bất nhị 

này dựa trên Tính Không bao trùm tất cả mọi tạo vật tự 

hiện hữu, như chính chúng thể hiện và không do một biến 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

179 

đổi nào; và thực ra sự quy nhất này vượt qua hẳn môi ý 

niệm hóa và khách quan hóa. Không có một sự phân chia 

nào giửa sự quy nhất và các tạo vật hiện sinh. Về điểm này 

thì nhất nguyên và da nguyên không đối kháng nhau. 

 

10. Ý nghiã đích thực của Niết Bàn 
 

Dầu chúng ta không được phép lầm lẩn giửa nhất 

nguyên và nhất nguyên hữu thần, nhưng vấn đề đặt ra quan 

hệ giửa sự dộc tôn nhất nguyên, nhị nguyên và đa nguyên 

cũng được áp dụng cho nhất nguyên hữu thần.  

 

Phật giáo đặc biệt nhấn mạnh đền sự nhất quán giửa 

Tâm và Thân, giửa Sinh và Tử, giửa Thiện và Ác, giừa 

Luân Hồi và Niết Bàn, giừa các sinh vật có tri giác và Đức 

Phật. Hơn nửa, Phật giáo giải quyết vấn đề trong một tinh 

thần, trong một vũ trụ và trong một pháp luân. Nhìn một 

cách phiến diện, Phật giáo gợi cho ta cảm tưởng Phật giáo 

huớng về nhất nguyên hữu thần.Trước sự khác biệt giửa 

dộc tôn nhất nguyên và bất nhị nguyên trong bốn điểm mà 

tôi vừa đề cập trên, một điều hiển nhiên là ý niệm quy nhất 

trong Phật giáo không hề thuộc về nhất nguyên cũng không 

phải là nhị nguyên. Như đã trình bày, chính Đức Phật cũng 

phủ nhận ý niệm về Đại Linh Thể theo kinh Vệ Đà, khi cho 

rằng đây chính là một thực tại tối hậu trường cửu trong vũ 

trụ. Thay vào đó, Ngài dạy quy luật Duyên Khời, thuyết Vô 

Ngã và Tính Vô Thường cuả tạo vật trong vũ trụ, kể cã 

Thượng Đế và con người. Kể cã ý niệm về Đấng Thế Tôn 

cũng chỉ là không thường tại và cũng không là một bản ngã 

trưởng cữu.Thật ra khi đạt được quả vị Phật chì là người 

giác ngộ được Tính Vô Thường và Vô Ngã mà thôi. 

 

Niết bàn thường được coi như là một mục tiêu của cuộc 

sống theo Phật giáo, thật ra không hẳn chỉ đạt được mục 

tiêu này vào phút cuối cuộc đời. Phật giáo đại thừa dạy điều 

này: “Thoát khỏi cảnh luân hồi cũng như niết bàn”. Người 



ĐỖ KIM THÊM 

180 

ta thoát khỏi vòng lần quẩn cuả kiếp nhân sinh, nhưng thật 

ra qua giác ngộ đạt đến niết bàn, một sự giải thoát đầy hạnh 

phúc khi ra khỏi sự lang thang của kiếp luân hồi. Nếu ta ở 

trong niết bàn, chúng ta chỉ chia sẽ hạnh phúc có một phần, 

khi mà ta quên đi những đau khổ cuả thế nhân còn đang 

chìm đắm trong bể luân hồi. Chính vì thế, ta cũng phải vượt 

qua mọi ràng buộc với niết bàn để tránh khổ đau. Ta cũng 

không nên ràng buộc niết bàn và coi đó như là một điều vĩ 

đại, vô thường và hằng cữu. Nhằm thề hiện tính từ bi với 

chúng sinh còn trong cỏi trầm luân, ta cũng không nên gắn 

bó với niết bàn, mà nên trở lại kiếp luân hồi.  

 

Đối với Phật giáo dại thừa, ý nghiã đích thực của Niết 

bàn không nằm bất biến trong ý niệm về Luân Hồi hay niết 

bàn, mà thật là một sự chuyển động giửa luân hồi và niết 

bàn, cả hai không có một ràng buộc nào lẩn nhau.Trong các 

kinh điển cuả Đại Thừa, đặc biệt là kinh Bát Nhả đề cập 

đến sự buông bỏ rời khỏi các Thánh Địa. Kinh này đã nhấn 

mạnh đến sự tai hại lớn lao khi ta mãi ràng buộc vào thánh 

dịa, khi so sánh với điều mà ta gắn bó với thế gian. Kinh 

này nhấn mạnh đến sự cần thiết buông bỏ một đời sống gọi 

là thuần đạo. Điều này thật dể hiểu, sự ràng buộc vào một 

Đấng Tối cao chỉ làm trở ngại vào sự giãi thoát nhiều hơn, 

bởi vì một Đấng Tối cao tuyệt đối và khách quan hóa 

không thể là một Đấng Tối cao đích thực. 

 

Hơn nửa, Phật giáo chỉ có một tinh thần, một vũ trụ và 

một pháp môn. Sự quy nhất này không phải là sự đồng nhất 

trước khi đạt đến Tánh Không, mà chính sự quy nhất chỉ có 

được trong khi đạt được Tánh Không. Tóm lại, không có sự 

quy nhất nhất nguyên, mà là bất nhị nguyên. Trong lịch sử 

dài cuả Phật giáo đã có một thời kỳ đối kháng, khi sự quy 

nhất bất nhị nguyên trong tín ngưởng của chúng tôi bị lệch 

hướng. 

 

Khi Đấng Tối cao - dù là Thượng Đế hay Đức Phật- 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

181 

được định nghiả như Đấng tự tôn, tự hữu, vĩnh hằng và chủ 

yếu, thì sẽ nãy sinh ra một hình ảnh về một Đấng Tối cao 

chuyên đoán, thích ngự trị và thiếu khoan dung. Ngược lại, 

khi Đấng Tối cao được định nghiả trong sự tự phủ nhận và 

khiêm tốn, thì sẽ có một hình ảnh khác về Đấng Tối cao 

chứa đầy từ bi, yêu thương muôn loài và khoan dung. Ba 

tôn giáo nhất nguyên hữu thần (Do thái giáo, Thiên Chúa 

giáo và Hồi giáo) dạy tình yêu thương của Thiên Chúa, 

trong khi cã ba tôn giáo này cùng nhấn mạnh sự độc tôn 

tuyệt đối cúa Thiên Chúa. Nếu khi nào các bạn của chúng 

ta trong ba tôn giáo này chú tâm đến khía cạnh tự phủ nhận 

và khiêm tốn hơn là đề cao tính cách quyền năng của Đấng 

Tối cao và cố bám giử niềm tin Thiên Chúa tuyệt đối của 

mình, thì họ có thể đạt được một sự thảo luận nghiêm chỉnh 

với các tín ngưởng khác. 

 

Trong trường hợp này, khi khía cạnh quang minh của 

Đấng Tối cao được coi như có quan hệ hổ tương cho bác ái 

và ân sủng, thì cần phải chú trọng hơn khía cạnh công lý. 

 

Trên đây là những đề nghị khiêm tốn của tôi trong việc 

giải quyết vấn đề tự do tôn giáo và nhân quyền theo quan 

điểm Phật giáo. Để kết luận, tôi xin được phép trích lời 

Phật dạy: 

 

“Oán báo oán, oán sẽ không bao giờ hết oán;  

Oán chỉ có thể tiêu tan khi từ bỏ oán;  

Oán chỉ chế ngự được bằng từ bi;  

Đây chính là quy luật muôn đời.“. 

 

________________________________ 
[1] Tôn giáo nhất nguyên hữu thần (monotheistische Religion): Chỉ 

tin vào một Đấng Sáng Thế duy nhất. Theo nhiều giả thuyết, tín 

ngưởng này bắt ngưồn từ triều đại Aménophis II tại Ai cập và đã phá 

hủy nhiều đền đài và cung điện mang nhiều hình tượng như điện Luxor. 

Tôn giáo phiếm thần (pantheistische Religion): Vạn vật đều do Thượng 

Đế mà có và có ở trong Thượng Đế. Như vậy, Thượng Đế hoà lẩn trong 



ĐỖ KIM THÊM 

182 

vũ trụ. Khởi đầu, lý thuyết này được trường phái triết học khắc kỷ 

(Stoizismus) cổ súy, khi cho rằng Thượng Đế là một động lực thường 

hằng trong vũ trụ. Về sau Spinoza triển khai qua nguyên lý Deus sive 

Natura: Thiên Chúa hòa nhập trong vũ trụ. Hegel cũng tán đồng, nhưng 

giải thích khác, ông cho rằng Thượng Đế không những chỉ có trong lịch 

sử của con người mà còn có trong lịch sử biện chứng của vũ trụ. Tư 

tửơng này đã ảnh hưỡng khá sâu đậm tới trưởng phái Romantik, còn 

gọi là deutscher Idealismus, tại Đức từ cuối thế kỷ XVIII đến đầu thế 

kỷ XIX, điển hình qua các tác phẩm cuả Novalis, Schlegel, Jacobis và 

Schelling. Cần phân biệt với Nhất Nguyên (Monismus): Một hệ thống 

triết học chì chấp nhận một thực tại duy nhất, hoặc là tinh thần (Hegel) 

hoặc là vật chất (Marx), trong khi Nhị Nguyên (Dualismus) của 

Descartes nhìn nhận có hai nguyên lý vật chất và tinh thần, nhưng luôn 

đối chọi nhau. Đa Nguyên (Pluralismus): Bản thể của vũ trụ là do nhiều 

nguyên tố hợp lại mà thành. Trời đất sinh ra vạn vật và cần thiết phải 

khác nhau, chớ không thể quy tụ về một nguyên tố chung được. (Chú 

thích của người dịch) 

[2] Theo Ấn Độ giáo thì linh hồn vủ trụ là một Đại Linh Thể 

(Brahman), linh hồn con người là một Tiểu Linh Thể (Atman). Sự tu 

tập của con người chỉ cuối cùng giúp cho Tiều Linh Thể hòa nhập vào 

Đai Linh Thể (Chú thích của người dịch) 

[3] Lynn A. de Silva, The Problem of Self in Buddhism and 

Christianity, New York, Barnes Noble Import, p.111 (Chú thích từ 3-14 

là của Masao Abe) 

[4] Masao Abe, Zen and Western Thought, Honolulu, University of 

Hawaìi Press, 1985, p.284. 

[5] Masao Abe, p. 159. 

[6] T.O. Ling, Heresy, in : Georg Frederick Brandond (ed.) A 

Dictionary of Comparative Religion, New York, Scriber, 1970, p. 324-

325. 

[7] Edwin Arthur Burtt(Ed.) The Teachings of the Compassionate 

Buddha, New York, New America Library, 1955, p. 32. 

[8] E.A. Burtt p. 36. 

[9] E.A. Burtt p. 36. 

[10] E. A. Burtt, p. 37. 

[11] Phra Khantiphalo, Tolerance: A Study from Buddhist Source, 

London, Rider 1964, p. 35- 37. 

[12] Masao Abe, Man and Nature in Christianity and Buddhism, in : 

Frederick Franck (Ed.) The Buddha Eye, An Anthology of the Kyoto 

School, New York, Crossroad, 1982, p. 152. 

[13] Elect, Election, in: Everett F. Harrison (Ed.), Bakerõs 

Dictionary of Theology, Grand Rapids MI, Baker Book House. 

[14] E. A. Burtt, p. 40. 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

183 

. 



 

184 

 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG IV 
VÔ TẬN TRONG LÒNG BÀN TAY 

TỪ THUYẾT ĐẠI BÙNG NỔ ĐẾN GIÁC NGỘ 
 
 

Giới thiệu sách: 

L’infini dans la paume de la main - Du Big Bang à l’Éveil 

Matthieu Ricard và Trịnh Xuân Thuận 

Nhà xuất bản: Fayard/Nil, Paris 2000 

 

ÐẠI Ý 

 
Sự dị biệt giữa tôn giáo và khoa học được đánh dấu khởi 

đầu từ luận đề của Galilée và từ đó đã khiến nhiều người 

cho là hai thế giới này không thể nào gặp nhau được. 

Einstein khi đối chiếu Phật giáo với các tôn giáo khác đã 

cho là: nếu có một tôn giáo có thể đáp ứng được những nhu 

cầu đòi hỏi của khoa học, thì chính đó là Phật giáo. Einstein 

muốn nói tới tính cách thuần lý và thực tiễn của Phật giáo, 

khi ông so sánh thấy các tôn giáo khác chỉ dựa trên kinh 

điển và giáo điều. 

Ðúng như điều Einstein cảm nhận, Phật giáo là một tôn 

giáo có thể đối thoại với khoa học, cả hai không những 

không đối kháng mà còn bổ khuyết cho nhau trong việc tìm 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

185 

hiểu khoa học hiện đại và đời sống tinh thần của từng cá 

nhân cũng như trong nỗ lực về sự chế ngự thiên nhiên và 

kềm chế bản ngã để tìm đường thoát khổ. Ðó là nội dung 

chính của cuốn sách sẽ được giới thiệu sau đây. Tác phẩm 

này là một công trình đáng kể nhằm đóng góp vào sự tìm 

hiểu tương quan giữa Khoa học hiện đại và Phật giáo và 

được hình thành trong khuôn khổ một cuộc hội thảo tại Ðại 

học Andorre, Pháp, giữa một Phật tử người Việt đã trở 

thành nhà Khoa học và một nhà Sinh học người Pháp đã trở 

thành tu sĩ Phật giáo. 

 

TÁC GIẢ 

 

Ông Trịnh Xuân Thuận, giáo sư Ðại học Virginia Hoa 

Kỳ ngành Vật lý thiên thể (Astrophysique), cũng là một 

người theo đạo Phật. Với hai tác phẩm khoa học là La 

Mélodie secrète và Le Chaos et l’Harmonie (nxb Fayard 

1988 và 1998) ông là một tác giả nổi danh. 

Ông Matthieu Ricard, Tiến sĩ Sinh học (Biologie), người 

Pháp. Sau nhiều năm làm việc về Di truyền học tại Institut 

Pasteur, Paris, ông đã để tâm nghiên cứu Phật giáo và quyết 

định thoát tục, trở thành một tu sĩ Phật giáo. Ông hiện tu 

tập tại một thiền viện ở Schechen, gần Katmandou, Népal. 

Ông cũng là một tác giả nổi tiếng tại Pháp với tác phẩm Le 

Moine et le philosophe (Matthieu Ricard/Jean-François 

Revel, nxb NiL 1997) và nhiều tác phẩm khác. 

 

NỘI DUNG TÁC PHẨM 

 

Sách gồm có 19 chương, phần nhập đề, hai kết luận của 

hai tác giả, phần chú thích, hai phần chú giải thuật ngữ 

Khoa học và Phật học và lời cảm ơn các cộng tác viên. 

Chương 1: Ðối thoại mở đầu nhằm xác định khảo 

hướng khác nhau của hai lãnh vực khoa học và Phật giáo. 

Khoa học thì nhằm tìm hiểu những bí ẩn của cuộc đời và 

chinh phục thiên nhiên, trong khi Phật giáo nhắm hướng 



ĐỖ KIM THÊM 

186 

giải thoát con người ra khỏi những đau khổ bằng cách tìm 

hiểu bản chất chân thực của đời sống tinh thần và khuyến 

khích việc tu tập và thực hiện lòng từ bi. Ðạo đức Phật giáo 

cũng đóng góp không những hữu ích trong nghiên cứu 

khoa học mà còn trong đời sống cá nhân của nhà nghiên 

cứu. Công trình nghiên cứu phải nhằm các công ích chung 

hơn là theo đuổi những tư lợi cá nhân, mà đạo đức cá nhân 

của nhà khoa học cũng không kém phần quan trọng. Những 

tính tình cá nhân của Newton, Philipp Lenard và Johannes 

Stark được nêu lên như những trường hợp xấu điển hình. 

Lòng quả cảm của Einstein trong việc phản đối chế độ Ðức 

Quốc Xã, chống thả bom nguyên tử và chế độ phân biệt 

chủng tộc được ca ngợi về mặt công ích, trong khi đời sống 

cá nhân của ông cũng có đôi điều đáng nói. Công trình 

nghiên cứu Hisato Yoshimura đóng góp về lãnh vực khoa 

học môi trường, tuy được nhiều giải thưởng cao quý của 

Nhật, nhưng phương cách thử nghiệm của ông được coi là 

vô nhân đạo. Tính vị tha và lòng trách nhiệm trong Phật 

giáo cũng là một định hướng cần thiết cho khoa học hiện 

đại: các công trình nghiên cứu và các thành quả khoa học 

không nên gây đau khổ cho tha nhân. Nhưng điều này thật 

ra quá khó khăn cho người nghiên cứu, ai có ngờ lý thuyết 

tương đối của Einstein lại áp dụng vào việc chế bom 

nguyên tử để tàn sát dân Nhật tại Hiroshima và Nagasaki. 

Mục tiêu của đạo đức không phải là kềm hãm lại các 

nghiên cứu khoa học, mà làm sao nêu lên được đức tính vị 

tha trong Phật giáo để làm nền tảng cho mọi hoạt động 

khoa học. Một thí dụ mới mẻ khác được nêu lên là việc lai 

tạo vô tính (le clonage). Nhiều tôn giáo khác đã phản đối 

việc nghiên cứu này chỉ vì lý do đơn giản hơn: giá trị 

thiêng liêng của Ðấng Sáng Thế không còn nữa. Trong khi 

đó thì vấn đề này được Phật giáo nhìn dưới một khía cạnh 

phóng khoáng, ít giáo điều hơn, bởi vì trong Phật giáo 

không có vấn đề Ðấng Sáng Tạo. Theo tác giả, cũng nên 

chấp nhận việc lai tạo vô tính, khi nó nhằm mục tiêu trị liệu 

y khoa và làm giảm đi những đau khổ của con người. Ở 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

187 

cuối chương sách có đặt vấn đề nên cải thiện cá nhân trong 

đời sống đạo đức hàng ngày, hơn là âu lo đến các căn 

nguyên của vũ trụ hay cấu tạo vật chất. Sự tìm hiểu về 

ngoại giới cũng chỉ là phương tiện giúp đỡ đưa đến sự giác 

ngộ và giải thoát cá nhân mà thôi. Tất cả suy luận của Phật 

tử đều phải dựa trên sự quan sát thực tại và những kinh 

nghiệm cá nhân, trực tiếp: vấn đề không phải tin một cách 

giáo điều mà cần có một nhận thức làm khởi điểm cho 

niềm tin. 

Chương 2: Đặt vấn đề có hay không sự khai nguyên vũ 

trụ. Ðây là một bận tâm lớn cho các khoa học và các tôn 

giáo. Sự hình thành và tiến hóa của vũ trụ được giải thích 

qua lý thuyết Ðại bùng nổ (Big Bang). Theo cách nhìn của 

các nhà khoa học thì vũ trụ trước tiên được bùng nổ cách 

đây 15 tỷnăm, từ trong phân tử ở trạng thái cực nhỏ, nóng 

và dày bị dồn nén. Dần dà qua thời gian vũ trụ được bành 

trướng, liên tục tan loãng và đông lạnh. Trong khi đó căn 

nguyên của vũ trụ không là một đề tài lớn trong Phật giáo. 

Ðiểm chủ yếu người học đạo Phật là nên chuyên tâm tìm 

hiểu thực tế về những gì đã và sẽ đến trong cuộc sống để từ 

đó tìm ra một chân lý tối hậu cho đời sống cá nhân mình. 

Nỗ lực tìm kiếm này không liên hệ đến sự khai sinh hay tận 

thế của vũ trụ. Sự tương phản này nêu lên được tính cách 

hư ảo của thế giới hiện tượng theo cách nhìn của Phật giáo. 

Những tư tưởng chính về triết học Tính Không và trạng 

thái vô thủy vô chung của vũ trụ được giải thích. Theo đó 

thì những ý niệm về khai nguyên và tận thế của vũ trụ là 

những vấn đề thuộc về chân lý tương đối mà thôi. Trong 

khi ta đi tìm kiếm giá trị tuyệt đối, thì vấn đề này không 

còn có ý nghĩa gì. Một điểm dị biệt được nêu lên là: khi nhà 

khoa học đề cập tới vũ trụ, phải được hiểu đây là một thực 

tại khách quan, độc lập với ý thức, trong khi đó Phật giáo 

không nhìn vũ trụ như một thành phần hoàn toàn độc lập 

với ý thức, mà đặt mối liên hệ này vòng luân hồi liên tục. 

Chương 3: Đề cập tới vấn đề có một nguyên lý tổ chức 

cho vũ trụ hay không. Câu hỏi là vũ trụ hoàn toàn vô nghĩa 



ĐỖ KIM THÊM 

188 

hay là trật tự của nó được xắp xếp một cách tuyệt hảo bởi 

một bàn tay vô hình nào đó, nhờ đó mà đời sống và ý thức 

mới có được. Theo quan điểm của Phật giáo thì vũ trụ là 

một luận điểm siêu hình và lý thuyết Ðại bùng nổ chỉ giải 

thích được một giai đoạn trong một quá trình liên tục của 

vũ trụ. Thế giới hiện tượng và ý thức cộng sinh nhau và 

cũng không loại trừ nhau trong thời gian theo nguyên lý vô 

thủy vô chung. Chính vì thế mà vấn đề tìm ra lời giải thích 

cho sự dung hợp này không là điều không cần thiết. Vấn đề 

toàn năng và toàn trí của Thượng đế trong việc sáng lập vũ 

trụ được hai tác giả thảo luận. Lập luận tin có Ðấng Sáng 

Tạo thế gian rất đơn giản: vũ trụ cũng như một cái đồng hồ. 

Ðồng hồ chỉ là công trình của người thợ làm đồng hồ, các 

bộ phận của đồng hồ tự nó không trở thành đồng hồ được. 

Lập luận khoa học ngược lại đặt vấn đề sự tạo lập thế gian 

của Thượng đế nằm trong quy luật của thời gian hay ngoài 

thời gian. Ðiều quan trọng là thời gian thì tương đối, như 

Einstein đã tìm thấy. Như vậy Thương đế cũng phải chịu 

chi phối bởi quy luật thời gian. Ðiều này có nghĩa là 

Thượng đế không còn toàn năng nữa. Nếu cho rằng 

Thượng đế ở ngoài thời gian thì Thượng đế cũng sẽ không 

còn cứu rỗi được chúng ta bởi vì hành vi của chúng ta bị 

hạn chế trong thời gian. Lý thuyết của Spinoza cũng được 

đề cập đến: nguyên tắc tạo lập vũ trụ chỉ chi phối ở giai 

đoạn phôi thai và Ðấng Sáng Thế cũng không thể được 

nhân cách hóa. Vấn đề đặt ra ở cuối chương sách là làm sao 

Phật giáo có thể dung hòa với các tôn giáo khác, khi Phật 

giáo coi Ðấng Sáng Thế là một ý niệm siêu hình. Tuy Phật 

giáo không chia sẻ những ý niệm này, nhưng luôn tôn trọng 

những giáo lý của các tôn giáo khác. Phật giáo cũng không 

mơ ước trộn lẫn các ý niệm cuả các tôn giáo khác nhau để 

mơ lập thành một tôn giáo đại đồng. Nếu như trong thực tế 

đời sống hằng ngày ai cũng đều mong tìm cho mình một 

thức ăn thích hợp khẩu vị cho cơ thể thì người ta cũng nên 

tìm tương tự như vậy cho đời sống tâm linh. Ðiều quan 

trọng là làm sao người ta tu tập để hướng thượng và trở 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

189 

thành những người lương thiện và đầy tính từ bi. 

Câu hỏi trong chương 4: Là sự tương thuộc và tổng thể 

của thế giới hiện tượng, cụ thể là các vật chất trong thế giới 

hiện tượng được hình thành hoàn toàn độc lập hay là liên 

kết và tương thuộc nhau trong một tổng thể. Theo Phật 

giáo, sự hình thành thế giới hiện tượng không bắt nguồn từ 

nhữngn guyên nhân độc lập và những hoàn cảnh chuyên 

biệt. Sự cảm nhận này là một sai lầm. Kinh nghiệm thực tế 

của đời sống hằng ngày cho thấy vật chất là những thực tại 

độc lập khách quan, mỗi vật chất đều có một thực thể nội 

tại của nó. Nhưng đây là một cách nhìn quá đơn giản, mà 

không thấy được mối liên hệ nhân quả trong thế giới hiện 

tượng một cách tổng thể. Tất cả mọi yếu tố đều tương thuộc 

lẫn nhau, cái này sinh thì cái kia sinh, cái này diệt thì cái 

kia sẽ diệt. Ý niệm tương thuộc này liên hệ đến triết học 

Tính Không trong Phật giáo. Cũng xin đừng hiểu Tính 

Không là hoàn toàn phủ nhận thế giới hiện tượng hay chỉ là 

hư vô chủ nghĩa của Tây phương. Phật giáo nhìn thế giới 

hiện tượng như là sự diễn biến tương thuộc nhau và liên tục 

theo mối liên hệ nhân quả. Vấn đề tương thuộc này trong 

khoa học cũng được giải thích qua các luận thuyết của 

Einstein, Podolsky và Rosen (EPR), 1935. Những thí 

nghiệm của John Bell 1964 và gần đây Nicolas Gisin 1998 

trong chức năng của quang tử đã soi sáng thêm vấn đề. Thí 

nghiệm về quả lắc của Foucault từ 1851 cũng đã đưa ra một 

ý niệm quan trọng: tất cả những gì xảy và diễn ra ở đây và 

hôm nay đều tùy thuộc vào toàn thể vũ trụ. Nguyên lý của 

Mach cũng bổ túc thêm là: khối lượng của một vật thể bắt 

nguồn từ những ảnh hưởng của vũ trụ. Hai khảo hướng 

khác nhau cùng đi chung một kết luận: sự tương thuộc lẫn 

nhau giữa con người và vũ trụ trong thế giới hiện tượng. Từ 

đó con người có một nhận thức mới, đó là ý thức về trách 

nhiệm đại đồng trước mối liên hệ này. Có ý thức này thì 

con người mới dẹp bỏ lòng ích kỷ, hướng về tha nhân cùng 

xây đắp một hạnh phúc chung và đặt biệt là không gây đau 

khổ cho kẻ khác, thực hiện từ bi. Ðó là một chuyển hóa nội 



ĐỖ KIM THÊM 

190 

tâm đưa lần đến giác ngộ. Vũ trụ quan này được diễn đạt 

qua lời thơ của William Blake dùng làm tựa đề cho tác 

phẩm như sau: 

 

Voir un univers dans un grain de sable 

Et un paradis dans une fleur sauvage 

Tenir l’infini dans dans la paume de la main 

Et l’éternité dans une heure 

Dich xuôi: 

Nhìn vũ trụ trong một hạt cát 

Và thiên đàng trong một cành hoa hoang dại 

Nắm giữ vô tận trong lòng bàn tay 

Và vĩnh cửu trong phút giây 

Dịch thơ: 

Trong hạt cát ta ngắm nhìn vũ trụ 

Nhìn thiên đàng giữa hoa dại hoang sơ 

Ôi thiên thu lắng đọng chỉ một giờ 

Giữ vô tận trong bàn tay bé nhỏ. 

(Bản dịch thơ của Lê Cao Bằng Calgary, Canada) 

 

Chủ đề của chương 5 là tìm ra lời giải thích cho sự hiện 

hữu của các phần từ sơ đẳng (les particules élémentaires) 

trong Phật giáo và Khoa học. Phật giáo cũng quan tâm tới 

vấn đề khoa học này nhưng những lời giải thích hầu như 

không gây được những hậu quả sâu xa. Khi tìm hiểu về 

những thực tại hay hư ảo của cuộc đời vây quanh, vấn đề là 

phải làm sáng tỏ đâu là bản chất của những gì đã cấu tạo 

nên những viên gạch nền móng này. Ðể giải thích về tính 

cách tổng thể của thế giới hiện tượng một thí dụ được nêu 

lên: bản chất của ánh sáng. Nguyên tắc bổ sung (principe 

de complémentarité) của Niels Bohr được giải thích: ánh 

sáng vừa là làn sóng và vừa là phân tử. Ánh sáng không thể 

nào có một thực tại nội tại tuyệt đối hoặc là phân tử hoặc là 

làn sóng. Ðiều này tùy thuộc vào môi trường và phương 

thức thử nghiệm. Ðó cũng là ý niệm chính trong nguyên tắc 

bất định (principe d’incertitude) của Heisenberg. Khi 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

191 

nghiên cứu về điện từ (electron), thì ông cho rằng không 

thể nào xác định tuyệt đối được vị trí và tốc độ của điện tử. 

Những thành quả nghiên cứu của trường phái Copenhague 

được tóm lược qua kết luận: những nguyên tử tạo nên một 

thế giới của những tiềm năng hay những khả năng hơn là 

những thế giới của vật chất và những sự kiện. Ý niệm về 

nguyên tử được vay mượn để giải thích về thế giới hiện 

tượng. Bohr cũng xác nhận sự khó khăn khi làm sao vượt 

qua được những sự kiện và những kết quả thử nghiệm: sự 

mô tả của chúng ta không nhằm soi sáng những đặc điểm 

thực tế của hiện tượng, mà phải tìm ra những tương quan 

của các khía cạnh khác nhau trong cuộc sống của chúng ta 

càng nhiều càng tốt. Những lập luận của Jacob, 

Schrödinger, Einstein và Stapp được giới thiệu, nhưng quan 

trọng nhất là của Nottale. Nottale xác nhận là Phật giáo từ 

2.500 năm trước đã tìm thấy sự hiện hữu của vật chất là 

tương đối, vấn đề là làm sao tìm ra những mối quan hệ 

trong thế giới này. 

Chương 6: Đề cập tính cách vô thường trong thế giới 

hiện tượng. Ðây không chỉ là một đề tài để trầm tư mặc 

tưởng mà còn là một động lực giúp chúng ta sử dụng thời 

gian còn lại của đời mình hữu ích hơn. Sự tìm hiểu của 

chúng ta về thực tại tùy thuộc vào viễn kiến về thế giới và 

thái độ của chúng ta. Câu hỏi đặt ra: có hay không những 

thực thể thường hằng (les entités permanentes) trong vũ 

trụ? Nếu không có gì vĩnh cửu tại sao chúng ta lại có thể 

gọi những sự vật có một đời sống cố hữu (une existence 

intrinsèque)? Những ý niệm vô thường trong đời sống được 

đề cập. Sự thay đổi này được thể hiện qua quy luật sanh lão 

bệnh tử, trong thay đổi của cảm xúc. Ðiểm tinh tế nhất phải 

nhận ra là trong từng phút giây của đời sống cũng có sự 

thay đổi. Những biến dạng của những phân tử và về cách 

nhận dạng các phân tử này qua cách sử dụng 18 loại quarks 

khác nhau được giải thích. Lý thuyết tiêu chuẩn (theorie 

standard) nhằm chứng minh tính cách bất tử của các phân 

tử, đặc biệt là dương tử (proton) được đề cập. Tính bất từ 



ĐỖ KIM THÊM 

192 

này phải hiểu khi so sánh với đời sống của con người, 

nhưng nó có thể biến dạng qua thời gian. Trong nỗ lực tìm 

ra một sự mô tả mới về những hiện tượng của vũ trụ thuyết 

siêu lực (théorie de superforce) được giải thích. Ðây là một 

tổng hợp các giả thuyết trước đây. Theo đó thì những phân 

tử không phải là những phần tử sơ đẳng, mà chính là những 

chấn động trên những sợi dây được gọi là supercorde. 

Chính năng lượng của những chấn động này mới xác định 

được khối lượng của những phân tử. Ðây còn là một luận 

điểm mơ hồ, cần được kiểm chứng bằng thực nghiệm. 

Chương 7: Đề cập tới vấn đề làm sao ta có thể hiểu thực 

tại của thế giới hiện tượng, khi nó được che đậy bởi những 

lớp màn chắn bên ngoài. Ðối với khoa học thì vấn đề này 

được nhận chân bằng giả thuyết và thử nghiệm. Thật ra có 

ít nhà khoa học quan tâm sâu xa đến những nền tảng triết lý 

của những công trình mà họ đang theo đuổi. Những áp 

dụng thực tiễn trong đời sống về những thành tựu của lãnh 

vực cơ học lượng tử (la mécanique quantique) đã cho thấy 

vấn đề này. Chính d’Espagnat cũng xác nhận là khoa học 

có thể mô tả được những thực tại được thử nghiệm. Kết quả 

này cũng chỉ là những khái luận về một thực tại độc lập 

không ghi lại được trong không và thời gian. Một đặc điểm 

khác: đối tuợng quan sát hoàn toàn lệ thuộc vào vị trí và 

thái độ của nhà quan sát, điển hình là sự quan sát cầu vòng. 

Cầu vòng là một hình ảnh mà Phật giáo hay dùng đến để 

diễn tả tính cách hư thực và tương thuộc của thế giới hiện 

tượng. Ai cũng thấy cầu vòng chiếu sáng nhưng không ai 

có thể bắt lấy được, nên nó vừa là hư vừa là thực. Cầu vòng 

chỉ là một trùng hợp ngẫu nhiên của hai yếu tố: lớp màn 

mưa và ánh sáng mặt trời, nếu thiếu một, thì cầu vòng sẽ 

biến mất, nên nó tương thuộc. Vấn đề nhận chân ra thế giới 

hiện tượng có hai khía cạnh: bản chất tối hậu của hiện 

tượng và phương cách mà chúng ta cảm nhận được hiện 

tượng này. Khi ta nhận ra được đâu là bản chất tối hậu của 

hiện tượng thì sự dị biệt của thế giới hư ảo và hiện thực sẽ 

không còn nữa. 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

193 

Chương 8: Đặt vấn đề định mệnh để thảo luận, thí dụ 

như có hay không có định mệnh, định mệnh cá nhân và 

định mệnh tập thể, ý nghĩa về nghiệp (karma), đâu là mối 

liên hệ nhân quả và định mệnh. Một câu hỏi khác: nếu con 

người và bản ngã chỉ là hư ảo thì làm sao có thể chuyển hóa 

được cuộc sống trong hiện kiếp? Karma theo tác giả phải 

được hiểu là hành động. Những gì chúng ta suy nghĩ, nói và 

hành động sẽ tạo nên khuôn mẫu của cuộc đời chúng ta. 

Ðiều này bắt nguồn từ sự cảm nhận của chúng ta đối với 

cuộc đời, nó đến từ ý thức, kinh nghiệm cá nhân về đời 

sống. Dĩ nhiên sự cảm nhận này hoàn toàn khác biệt trong 

từng cá nhân. Một người đạt đạo rồi sẽ thấy những ràng 

buộc trong thế giới hiện tượng là điều hư ảo. Nghiệp cũng 

không phải là định mệnh, nó chỉ là một phản ảnh về mối 

quan hệ nhân quả, không chỉ trên hành động mà có ý hướng 

đưa tới hành động. Chúng ta không bao giờ hoàn toàn lệ 

thuộc vào định mệnh như những tù nhân, mà trong đó quá 

khứ và tương lai làm thành một khối liền chắc. Bằng tự do 

và ý thức người ta có thể chuyển nghiệp này. Chúng ta là 

kết quả của những quyết định mà chính chúng ta chọn lựa, 

dĩ nhiên là rất khó khăn khi nỗ lực thoát ra khỏi căn nghiệp. 

Ý niệm này được Norbert Wiener cha đẻ của khoa học 

cybernétique diễn đạt như sau: Chúng ta chỉ là những ổ 

xoáy nước trong một dòng sông vô tận. Chúng ta không là 

những bản thể trường tồn, nhưng những dấu vết sẽ còn lưu 

lại mãi. 

Chủ đề của chương 9: Là ý niệm về thời gian qua các 

lăng kính. Theo Galilée thì thời gian là một dụng cụ chủ 

yếu để xếp đặt và nối kết các sự đo lường về các chuyển 

động trong các đối tượng nghiên cứu một cách toán học. 

Nhưng Newton với quy luật về cơ học đã đưa ra một định 

nghĩa chính xác về thời gian. Theo Newton sự chuyển động 

các vật thể trong không gian xác định được vị trí và tốc độ 

của nó nhờ vào những khoảnh khắc thời gian tiếp nối nhau. 

Qua định nghĩa này thì đặc điểm của thời gian là độc nhất, 

tuyệt đối và phổ quát. Lý thuyết này bị đánh đổ bởi lập 



ĐỖ KIM THÊM 

194 

thuyết tương đối của Einstein. Thời gian thì theo Einstein 

co giãn và tùy thuộc không gian. Ngoài ra Einstein còn cho 

rằng không gian và thời gian không thể sống tách rời nhau, 

cả hai là một cặp kết hợp nhau. Einstein còn phát hiện thêm 

trong lý thuyết tương đối tổng quát của ông: Thời gian 

không những chậm lại bởi vận tốc mà còn chậm lại bởi 

trọng lực. Phật giáo nhìn vấn đề thời gian khác hơn. Thời 

gian vật lý chỉ là một phương cách để tìm hiểu về thế giới 

hiện tượng thôi. Ý niệm thời gian và không gian chỉ có 

trong thế giới hiện tượng và có mối quan hệ với những kinh 

nghiệm với những hệ thống đối chiếu với nó. Thời gian trôi 

là một điều không nắm bắt được trong phút giây hiện tại. 

Trong phút giây hiện tại thì quá khứ đã chết và tương lai thì 

chưa xảy ra. Theo cách nhìn này thì làm sao mà hiện tại có 

thể hiện hữu hoặc ngưng đọng ở giữa cái không còn nữa và 

cái chưa thể xảy ra. Ý niệm về thời gian chỉ là chân lý 

tương đối trong thế giới hiện tượng mà thôi. Những ý niệm 

khác nhau về thời gian qua quan điểm của Heraclite, Saint 

Augustin, Aristote, Kant và Husserl được hai tác giả đưa ra 

giải thích. Nhiều kinh điển Phật giáo được trích dẫn trong 

trong chương này để giải thích về ý niệm thời gian. Phật 

giáo dùng thời gian như một quan điểm tâm lý nhằm chế 

ngự những nỗi lo âu về cái chết và khuyến khích người ta 

nên chuyên cần tu tập. Ý thức được thời gian trôi là quý giá 

nên người học Phật sẽ luôn luôn tập trung để tu tập, nhưng 

cũng không sống trong nỗi ám ảnh về cái chết, mà chỉ suy 

tưởng không ngừng về việc này nhằm chuẩn bị đón nhận 

nó đến trong thanh thản an lạc. 

Chương 10: Giải thích thuyết nhân quả theo Khoa học 

và Phật giáo. Lý thuyết tương đối của Einstein đã đưa ra 

nhiều luận điểm mới, mà theo đó nguyên tắc về nhân quả 

cũng cần được xét lại. Không có gì đi nhanh hơn ánh sáng 

và chính ánh sáng cũng là một phương tiện truyền thông 

nhanh nhất trong vũ trụ, theo Einstein. Hai biến cố chỉ có 

liên hệ nhân quả với nhau khi mà ánh sáng có đủ thời giờ 

mang biến cố thứ nhất đến biến cố thứ nhì trong khi sự 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

195 

cách biệt của thời gian làm tách biệt chúng ra. Ðiều này 

giải thích được mối liên hệ nhân quả của hai biến cố và 

đồng thời cũng giải thích được tốc độ của ánh sáng. Một thí 

dụ được nêu lên để soi sáng vấn đề. Một tia sét đánh trên 

hai đầu toa xe lửa đang chạy, ba người A, B và C quan sát 

hiện tượng này sẽ giải thích ba cách khác nhau, tùy thuộc 

vào vị trí mà họ đang theo dõi. Nếu A đứng yên trên sân ga 

thì A sẽ thấy tia sét đánh cùng một lúc phía trước và phía 

sau của toa xe, nếu B ngồi trong toa xe đang chạy thì B 

trước tiên sẽ thấy tiếng sét đánh phía trước của xe rồi liền 

sau đó sẽ thấy tiếng sét đánh phía sau. Lý do giải thích hiện 

tượng này là xe đang di chuyển, ánh sáng của tia chớp phía 

trước ít khoảng cách hơn tia sáng phía sau. Vận tốc của ánh 

sáng thì không thay đổi, nhưng ánh sáng đến phía trước thì 

cần ít thời gian hơn phía sau. Còn nếu C ngồi trên một xe 

chạy ngược chiều thì sẽ thấy ngược lại điều B chứng kiến. 

Thí dụ này cho thấy là những biến cố khi xảy diễn qua sự 

liên tục của thời gian có thể bị biến dạng do những chuyển 

động. Theo đó thì kết quả có thể đi trước nguyên nhân. 

Những ý kiến liên quan đến thuyết tất định trong khoa học 

(le déterminisme scientifique) qua ý kiến của Heisenberg, 

Foucault, Newton Laplace, Poincaré và Hegel được đề cập 

tới. Khó khăn lớn nhất của khoa học là không thể nào tiên 

đoán tương lai một cách chính xác bởi vì sự mô tả cũng 

như hiểu biết về điều kiện ban đầu của hiện tượng không 

bao giờ đầy đủ. Trong khoa học cũng không có sự tình cờ 

hay tất yếu, mà chính ra những nguyên nhân hay điều kiện 

thì vô kể mà ta không biết trước được. Theo Phật giáo thì 

thuyết nhân quả là điều hiển nhiên và quy luật được diễn 

biến qua bốn hình thái phát sinh như sau: một vật có thể 

sinh ra (1) bởi tự nó, (2) bởi sự vật khác, (3) bởi tự nó và 

bởi sự vật khác hoặc (4) không bởi tự nó hoặc không bởi sự 

vật khác. Dù dạng thái nào thì nhân và quả phải có một 

điểm nối kết nhau để tạo thành mối quan hệ, chứ không thể 

nào là những thực tại độc lập. 

Chương 11: Xoay quanh vấn đề mối quan hệ giữa tinh 



ĐỖ KIM THÊM 

196 

thần và vật chất qua Khoa học và Phật học. Theo khoa Sinh 

học thần kinh (la neurobiologie) thì tinh thần nảy sinh từ sự 

tác động lẫn nhau giữa cơ thể và thế giới bên ngoài và là 

kết quả của một tổ chức cực kỳ phức tạp từ những phần tử 

bất động (les particules inanimées). Như vậy phải chăng là 

tinh thần chỉ là một sự phản ảnh của vật chất. Trả lời câu 

hỏi này Phật giáo có một lối giải thích khác hơn. Có ba 

trạng thái của tinh thấn: tinh thần ở trình độ thứ nhất thì thô 

sơ, chỉ thuần túy là sự vận động của não bộ, ở trình độ thứ 

hai thì tinh thần có khả năng phản tỉnh bằng suy luận và 

trực giác để quyết định vấn đề và ở trình độ thứ ba thì tinh 

thần đạt được sự hiểu biết thuần khiết không dựa trên 

phương thức phân biệt chủ quan và khách quan hay trên 

những tư tưởng suy lý. Ðây là trang thái cao nhất của tinh 

thần còn được gọi là sự minh mẫn. Ba trạng thái này không 

hoạt động độc lập mà ảnh huởng nhau qua mối liên hệ nhân 

quả trong thể xác. Một trạng thái tinh thần này đều bắt 

nguồn từ một trạng thái tinh thần khác xảy ra trước đó. Từ 

nhân sinh ra quả là một quá trình nảy sinh được kết hợp 

qua mối liên hệ chủ yếu và những yếu tố phụ thuộc. Thí dụ 

hạt giống được sinh ra là kết quả của việc nảy mầm, đây là 

mối quan hệ chủ yếu, nhưng cũng đừng quên những yếu tố 

phụ thuộc là thời tiết và độ ẩm. Tinh thần nhị nguyên theo 

lý thuyết của Descartes cũng được đem ra so sánh với quan 

điểm của Phật giáo và nguyên tắc bổ sung của Niels Bohr 

cũng là một lối giải thích. Ý niệm về một thế giới vô hình 

và hữu hình cũng được đề cập tới. Phần quan trọng nhất 

của chương này là bàn về vai trò của tinh thần trong đời 

sống, đặc biệt là những kinh nghiệm về cận tử (near death 

experience) và một câu chuyện có thật về luân hồi của 

Shanti Dévi tại Ấn Độ được dẫn chứng. 

Chương 12: Đặt vấn đề so sánh giữa người máy (robot) 

và máy vi tính (ordinateur) với não bộ của con người. Vấn 

đề khả năng phản tỉnh của con người được đưa ra để so 

sánh với những tiến bộ của ngành sinh học hiện đại cũng 

như những luận điểm mới trong lãnh vực thông minh nhân 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

197 

tạo (intelligence artificielle). Theo các nhà sinh học thì bộ 

óc chỉ là một bộ máy suy nghĩ được cấu tạo bởi những hoạt 

động trong một hệ thống thần kinh tổng hợp. Những gì gọi 

là tinh thần đều đến từ những tổ chức càng ngày càng phức 

tạp hơn của não bộ. Những gì được gọi là ý thức, tư tưởng 

hay tình yêu và những cảm xúc trong cuộc sống đều là 

những kinh nghiệm sống trải. Trong khi đó thì Francisco 

Valera chú ý đến sự tương tác của não bộ và thế giới bên 

ngoài. Chính sự tác động thường xuyên của môi trường 

mới là quan trọng. Hoạt động của hệ thần kinh được đem ra 

so sánh với cấu trúc của một máy vi tính (ordinateur) và 

được xem như là cương liệu (hardware) trong khi tinh thần 

được coi như là nhu liệu (software). Ðiểm dị biệt chủ yếu 

vẫn là máy móc chỉ tính toán và làm việc theo những 

chương trình đã quy định do nhà thảo chương cung cấp 

không hơn không kém, mà nó không có ý thức phản tỉnh để 

trả lời câu hỏi tại sao mình có thể đưa đến kết quả như vậy. 

Ðiều đáng kinh ngạc ở đây là khả năng tính toán của máy 

móc vượt hẳn xa con người. Trong trận đánh cờ của vô 

địch thế giới Garry Kasparow và người máy Deep Blue 

trong năm 1997 đã cho thấy vấn đề này. Deep Blue thắng 

được là nhờ có thể nghĩ ra 200 triệu vị thế cờ trong một 

giây và từ đó tổng hợp ra được 10 thế cờ liên tiếp, trong khi 

bộ óc của con người với kinh nghiệm và sự tính toán, đặc 

biệt là trực giác chỉ tìm được vài nước cờ trước mà thôi. 

Nhưng cuộc thắng cờ cũng chỉ là sự tuân lệnh mù quáng 

của Deep Blue qua những chương trình đã soạn trước của 

các chuyên viên. Deep Blue cũng không vui khi thắng, 

không buồn khi thua, không hồi hộp khi tính toán và cũng 

không nuối tiếc khi đi sai một thế cờ, vì Deep Blue dầu sao 

đi nữa cũng chỉ là máy mà thôi. Jean- Pierre Cheanguex 

cho rằng máy móc chưa có cảm xúc như con người vì chính 

ra con người chưa đủ khả năng tạo ra được một bộ óc phức 

tạp cho máy như hệ thần kinh con người. Bộ óc con người 

hiện nay là kết quả của một sự tiến hóa hơn một tỷ năm 

trong khi máy vi tính chỉ xuất hiện từ thập niên 50 của 



ĐỖ KIM THÊM 

198 

thiên niên kỷ trước. Alain Turing đã đưa ra cách thí nghiệm 

mới về sự thông minh của người máy. Ông cũng tiên đoán 

rằng trong tương lai người máy có thể đánh lừa được người 

đối thoại với mình trong 5 phút. Các nhà nghiên cứu trong 

lãnh vực này cho là một ngày nào đó không xa máy vi tính 

và người máy cũng sẽ có cảm giác thương yêu buồn giận 

như con người. Nhưng những câu hỏi nền tảng như: tôi từ 

đâu đến, sống để làm gì và chết sẽ ra sao thì người máy 

khộng thể tự hỏi và trả lời được. Một câu hỏi dễ hiểu nhất 

mà người máy cũng không biết được là thân phận mình sẽ 

ra sao khi cúp điện. Sự tiến hóa của ý thức qua hai dạng 

thái: ý thức sơ khởi và ý thức phản tỉnh, luận điểm này 

được hai tác giả bàn đến trong mối quan hệ với Phật giáo ở 

cuối chương. Những kinh nghiệm mà chúng ta có được về 

tinh thần, những khả năng mà chúng ta có thể hiểu được 

bản chất của tinh thần qua phương pháp nội suy hay chế 

ngự tinh thần bằng cách coi nó như một đối tượng nghiên 

cứu nội quan vẫn chưa được khoa học giải thích thỏa đáng. 

Những điều bàn đến chỉ nằm phản ảnh được vấn đề trong 

chân lý tương đối mà thôi. Những suy lý, hy vọng hay lo âu 

đưa chúng ta tới quyết định này hay quyết định khác vẫn 

nằm trong phạm vi của thế giới vô minh và mê ảo. Chúng 

ta vẫn còn lầm lạc trong những luồng tư tưởng mà chúng ta 

cho là thực tại. Chính Giác ngộ mới là kiến thức duy nhất 

vượt qua sự lầm lẫn này, không có căn cứ trên ý niệm, vì ý 

niệm hoàn toàn bất lực trước những bản chất tối hậu của 

tinh thấn. 

Chương 13: Đề cập tới ý niệm về tinh thần trong mối 

quan hệ với vũ trụ qua Khoa học và Phật giáo. Theo Phật 

giáo tinh thần và vũ trụ cộng sinh và cộng hưởng nhau, 

không thể nào có một cuộc sống riêng biệt, cả hai chỉ hiện 

hữu trong thế giới hiện tượng và chỉ có giá trị chân lý 

tương đối. Theo ý kiến của các nhà sinh học hiện đại thì 

tinh thần được trải qua hai giai đoạn từ không ý thức đến có 

ý thức. Phật giáo cũng không hẳn đi ngược lại lý thuyết về 

tiến hóa, nhưng lại nhưng qua sự tiến hóa của thế giới súc 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

199 

vật đến thế giới của con người thì khả năng phản tỉnh của 

con người là ở mức độ cao nhất, đặc biệt là khả năng cảm 

nhận hạnh phúc và đau khổ trong cuộc đời. Phật giáo chia 

thế giới làm ba loại: ước vọng, hữu hình và vô hình. Yếu tố 

quan trọng làm chuyển hóa đời sống con người là điều kiện 

tinh thần. Chính sự thù ghét, tham lam, ích kỷ làm cản trở 

sự chuyển hóa đó. Ðó chính là màn chắn lại để cho chúng 

ta thấy không được bản chất thực của tinh thần. Sau đó ý 

niệm về giác ngộ được giải thích. Ðó là giai đoạn đạt đạo, 

vượt qua khỏi vô minh và phiền não, thoát khỏi vòng lẩn 

quẩn luân hồi. Tuy nhiên vì tình từ bi, người đạt đạo vẫn có 

thể đầu thai trở lại thế gian để giúp người đồng loại. Vấn đề 

vai trò của tiềm thức và ý nghĩa của chiêm bao theo Tâm lý 

học được đem ra đối chiếu với Phật giáo ở cuối chương. 

Phật giáo hiểu tiềm thức theo nghĩa khuynh hướng 

(tendance) hay sự tiêm nhiễm (imprégnation) và chia làm 

ba loại. Loại thứ nhất là những tích lũy tiềm tàng và tạo cho 

chúng ta thành một thói quen, gây ảnh hưởng đến phương 

cách suy nghĩ và hành động. Loại thứ hai là những suy gẫm 

về những tính cách hư ảo của những khuynh hướng hay 

những động lực này. Những trầm tư giúp chúng ta vượt 

thoát trạng thái nêu trên bằng cách tìm ra căn cơ của vấn 

đề. Loại thứ ba đặc biệt dành cho người có khả năng, biết 

dùng khuynh hướng này như một chất xúc tác làm chuyển 

hóa được tâm linh mình. Phật giáo chia trạng thái tỉnh đến 

ngủ mê làm 4 giai đoạn, giấc mơ là chỉ ở giai đoạn thứ nhì. 

Giấc ngủ mê được coi như là sự lập đi lập lại của cái chết, 

trong khi đó thì giấc mơ được coi như là sự lập đi lập lại 

của một trạng thái trung gian giữa chết và tái sinh. 

Chương 14: Đặt vấn đề quy luật khoa học để thảo luận. 

Quy luật khoa học được hiểu theo nghĩa là những lời giải 

thích khách quan và tổng quát về những mối tương quan 

của các hiện tượng và tìm ra những quy cách vận hành của 

nó. Những ý niệm về quy luật khoa học tại Tây phương từ 

thời Tiền sử đến Phục hưng được đề cập sơ lược. Ðối với 

người Hy Lạp từ thế kỷ thứ VI trước Thiên Chúa thì thiên 



ĐỖ KIM THÊM 

200 

nhiên vừa là một đề tài suy tưởng và cũng vừa là lý thuyết. 

Thiên nhiên được sắp đặt bởi những quy luật mà loài người 

có thể hiểu được và cũng không là một vật cố hữu của 

Thượng đế. Aristote đề ra nguyên lý nhân quả qua 4 dạng 

thức của nguyên nhân: hình thức, nội dung, hiệu năng và 

cứu cánh. Ðể trả lời câu hỏi tại sao trời mưa thì Aristote đã 

dùng phương thức cứu cánh để giải đáp. Trời mưa bởi vì 

loài người và cây cối cần nước mưa để sinh tồn và tăng 

trưởng, chứ không phải hội tụ của hơi nước và thuyết trọng 

lực như chúng ta biết hiện nay. Nhiều nhà nghiên cứu khoa 

học như Kepler và Newton, dù có niềm tin vào những quy 

luật của khoa học, nhưng cũng đồng thời ngợi ca Ðấng Tối 

Cao trong việc tạo lập vũ trụ. Theo Phật giáo thì vấn đề quy 

luật nằm ở chỗ phân chia chân lý tương đối và chân lý tối 

hậu. Chân lý tương đối thì nhằm tìm hiểu thế giới hiện 

tượng qua quy luật nhân quả. Nhưng ngoài ra nghiệp báo 

(karma) cũng đóng một vai trò chủ yếu đề giải thích những 

đau khổ và hạnh phúc. Tuy nhiên karma chỉ là một khía 

cạnh trong luật nhân quả và cũng không là một tòa án tối 

cao để phân xử những hành vi của chúng ta. Chân lý tuyệt 

đối thì nhằm tìm hiểu những vấn đề tối hậu. Một câu hỏi 

khác được nêu lên là tại sao nền tảng của khoa học đều bắt 

nguồn từ Tây phương, mà không là Trung Hoa, dù nước 

này có nhiều phát minh sớm nhất như la bàn và thuốc súng. 

Lời giải thích cho vấn đề được đưa ra là không phải là 

người Trung Hoa không có khả năng phân tích những hiện 

tượng khoa học, nhưng họ có những nhu cầu ưu tiên tìm 

hiểu cho những vấn đề quan trọng khác như đạo đức, hạnh 

phúc hay cái chết. Ngoài ra theo họ thì thiên nhiên cũng 

không thể tách rời ra từ những thành phần biệt lập để 

nghiên cứu riêng biệt như tại Tây phương, vì mọi thành 

phần trong thiên nhiên hòa hợp với nhau theo một thể 

thống nhất. Phương thức suy lý làm nền tảng cho khoa học 

Tây phương cũng không được người Trung Hoa chú trọng. 

Thực ra phương pháp suy lý cũng có giới hạn của nó khi 

chỉ tìm hiểu một thành phần riêng lẻ mà quên đi tổng thể 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

201 

của đối tượng nghiên cứu. Những thành quả khoa học của 

thuyết 4 động lực cơ bản được giới thiệu ở cuối chương. 

Chương 15: Bàn tới những bí ẩn của toán học. Vấn đề 

đặt ra là toán học phải chăng chỉ là những sản phẩm của tri 

thức mà thôi hay còn tạo nên những biến thiên vô hình 

trong thực tại. Với niềm tin vào những quy luật khoa học, 

đặc biệt là toán học, làm nền tảng, hầu hết các nhà khoa 

học cho rằng chỉ có những quy luật của khoa học có thể 

giải thích được những quy cách vận hành lệ thuộc vào thiên 

nhiên. Descates und Leibnitz còn đi xa hơn khi kết luận 

rằng những giải thích không diễn đạt được bằng ngôn ngữ 

toán học thì không thể gọi là khoa học được. Những đề cao 

vai trò của toán học qua Galilée, Pythagore và Wigner được 

trích dẫn và giải thích. Những thành tựu Einstein trong việc 

không sử dụng hình học Euclide, những công trình của 

Riemann vào thế kỷ XIX về hình học cong và đặt biệt gần 

đây ý niệm mới về toán học của Mandelbrot (dimension 

fractionnaire) được tác giả giải thích. Bàn về bản chất của 

Toán học có hai quan niệm đối kháng nhau, theo trường 

phái của các nhà Constructivistes thì cho là toán học không 

có thực. Tất cả những ý niệm toán học đều là những sao 

chép từ những cảm tưởng như David Humes nói. Những 

dạng của hình học không thể tìm thấy trong các dạng của 

thiên nhiên. Trường phái duy thức của các nhà Réalistes thì 

ngược lại cho rằng chính toán học mới có một thực tại độc 

lập với tư tưởng của chúng ta. Bằng lý trí chúng ta có thể 

tìm kiếm và khám phá chân trời bao la của toán học. Dù 

chúng ta có ý thức hay không thì toán học là một phạm vi 

rộng lớn đã có sẵn. Những ý kiến về toán học của Descates, 

Penrose và Hertz đươc dẫn giải. Vai trò của trực giác trong 

toán học được đem ra thảo luận bằng những thí dụ của 

Archimède và Poincaré. Những thành tựu của thiên tài toán 

hoc Ấn Độ Ramanu-jan được giới thiệu. Ngoài ra những 

khám phá mới trong của các nhà sinh học não bộ đã cho 

thấy mối tương quan giữa hoạt động của não thùy và trực 

giác toán học. Ðể giải thích hiện tượng thiên tài Einstein 



ĐỖ KIM THÊM 

202 

các nhà sinh học não bộ tại Canada trong năm 1999 đã cho 

là dung lượng hai não thùy thuộc về xương đỉnh của 

Einstein hơn một người bình thường là 15%. Còn Phật giáo 

thì nghĩ sao về toán học? Theo Phật giáo thì toán học chỉ là 

những ý niệm của con người áp dụng vào trật tự của thiên 

nhiên. Trật tự này là một phản ảnh về sự tương thuộc của 

và những qui luật nhân quả. Theo Phật giáo thì những sự 

minh mẫn không nhất thiết là sự thông minh thuộc về toán 

học hay là các loại khác. Ðó chẳng qua chỉ là sự tỉnh thức, 

một khả năng chủ yếu nhằm tạo cho tinh thần có một ý 

thức. Ðặc điểm chiếu sáng của tinh thần này được so sánh 

tương phản với sự vô tri của đá cuội. Những ý niệm về toán 

học đã đem lại những dẫn chứng về mối tương thuộc trong 

thế giới hiện tượng, trong khi đó thì thi sĩ cảm nhận mối 

tương quan này qua thẩm mỹ và diễn đạt bằng một loại 

ngôn ngữ khác. Khả năng cảm nhận được sự hòa điệu của 

con người trong vũ trụ là một đặc điểm có sẵn trong tinh 

thần của chúng ta. Nhưng sự diễn tả qua những quy luật 

của toán học, những dạng thức, phương trình chỉ là một sản 

phẩm về ý niệm trong tư tưởng.  

Câu hỏi chính của chương 16: Là lý trí hay suy niệm 

có thể giúp chúng ta tìm hiểu thế giới như thế nào. Vấn đề 

đặt ra là người ta có thể so sánh hai phương thức thu thập 

kiến thức bằng khoa học và tôn giáo không và phải dựa trên 

cơ sở nào để kiểm chứng những giá trị về những kiến thức 

do tôn giáo mang lại. Phật giáo nghĩ gì về kiến thức khi mà 

kiến thức thuần lý bắt nguồn từ nhũng ý niệm trừu tượng, 

được quan sát, thử nghiệm và diễn đạt bằng ngôn ngữ 

khách quan của toán học. Một loại kiến thức dựa trên kinh 

nghiệm suy niệm của cá nhân có đáng được xem là thuần lý 

không. Theo Phật giáo thì thuần lý có nghĩa là một phương 

tiện kiến thức chính xác. Ý niệm này bao gồm mọi khía 

cạnh của luận lý, thực nghiệm cũng như suy niệm. Theo đó 

người ta phân biệt hai loại kiến thức: một loại có giá trị 

theo quy ước hay tương đối và một loại có gía trị tối hậu 

hay tuyệt đối. Chỉ là giá trị tương đối khi nó giúp chúng ta 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

203 

hiểu biết ngoại hình của sự vật và có giá trị tuyệt đối khi nó 

giúp chúng ta hiểu được bản chất của hiện tượng. Nhưng 

suy niệm cũng cần đến luận lý và lý trí như là dụng cụ phân 

tích. Suy niệm giúp chúng ta phát triển nhũng điều tốt đẹp 

như thiện tính, tính từ bi. Kết hợp với kinh nghiệm suy 

niệm còn giúp chúng ta mở mắt thấy được những hậu quả 

tai hại của những hận thù và những thuận lợi khi ta có lòng 

kiên nhẫn trong đời sống hằng ngày. Cũng cần phân biệt ở 

đây về kiến thức và Giác ngộ. Giác ngộ là một trạng thái 

cao cả nhất của kiến thức, khi mà người tu tập không còn 

phân biệt chủ thể và khách thể trong ý niệm và tri thức 

thuần lý nhường chỗ cho ý thức trực tiếp, trong sáng và 

bừng tỉnh. Tây phương thường giải thích Giác ngộ như là 

một trạng thái tâm lý của trực giác và thần bí, nhưng thật ra 

lối giải thích này không thể diễn đạt được hết ý niệm Giác 

ngộ trong thế giới suy niệm của Phật giáo, vì Giác ngộ vượt 

qua mọi giới hạn của những ý niệm thông thường. Còn 

Kiến thức khoa học thì sao? Một lý thuyết khoa học thực ra 

chỉ giải thích được một vài khía cạnh của thực tại, chứ 

không toàn diện. Ðịnh lý nổi danh về sự bất toàn (le 

théorème d’incomplétude) của Gödel vào năm 1931 là một 

thí dụ điển hình. Gödel đã minh chứng rằng trong hệ thống 

số học vẫn có nhiều điểm không thể dùng luận lý xác định 

đúng hay sai. Người ta cũng không thể chứng minh một hệ 

thống mạch lạc và không tương phản dựa trên những công 

lý (những điều đề nghị ban đầu được chấp nhận mà không 

cần chứng minh). Theo Gödel người ta nên ra khỏi hệ 

thống và cũng phải đặt ra những công lý phụ để giải quyết 

vấn đề. Sự chính xác của toán học được phép nghi ngờ. 

Trong tinh thần đó không những mục tiêu của khoa học cần 

xác định lại, mà chỉ những phương tiện khảo cứu cũng luôn 

được kiểm chứng. Vấn đề được đặt ra ở cuối chương để 

thảo luận là những kiến thức thu thập được đến từ những 

kinh nghiệm suy niệm sẽ không có tính phổ quát, bởi vì nó 

là thuần túy cá nhân và cũng không kiểm nghiệm được. 

Tây phương thường có thành kiến về kiến thức đến từ suy 



ĐỖ KIM THÊM 

204 

niệm này và cho rằng tinh thần này không là một dụng cụ 

đáng hãnh diện và những kinh nghiệm này cũng không bổ 

ích. Thực ra kinh nghiệm nội tại là một điều không thể phủ 

nhận được. Sự tu tập giúp cho người ta chuyển hóa được 

con người với nhiều đức tính tốt như: vị tha, khoan dung, 

kham nhẫn, thanh thản, buông bỏ mọi ràng buộc và tăng 

thêm nghị lực. Kết quả này có đạt được hay không là do 

khả năng và lòng trì chí của từng cá nhân. Về lâu dài người 

ta mới có thể đánh giá kết quả những kinh nghiệm này một 

cách khách quan hơn. 

Chương 17: Tiếp tục tìm hiểu về thế giới qua sự tương 

quan giữa nhà nghiên cứu khoa học và đối tượng nghiên 

cứu.Những định kiến siêu hình của nhà khoa học có gây 

ảnh hưởng đến viễn kiến khoa học hay không và người ta 

có thể hiểu được thực tại với một kiến thức tuyệt đối hay 

không, đó là câu hỏi chính. Trong đó hai phương cách thu 

thập kiến thức của Khoa học và Tôn giáo được nêu lên: nhà 

khoa học thì nghiên cứu thế giới ngoại quan trong khi 

người tu học phân tích hiện tượng bằng suy tưởng hướng 

nội. Vấn đề không thể quên được nhà khoa học cũng là một 

con người với tính chủ quan và với những định kiến. 

Không phải ai thấy được hình ảnh của sự vật thì người ta có 

thể có khả năng giải thích được mà còn cần đến trí tưởng 

tượng và khả năng chuyên môn. Nhà nghiên cứu Tây 

phương thường có khuynh hướng đưa ra trước một giả 

thuyết là có một chân lý vững chắc đằng sau những giá trị 

biểu kiến để làm việc. Họ luôn luôn có một mục tiêu xác 

định, một giá trị để theo đuổi và kiến thức về vấn đề đặt ra, 

nhờ đó mà họ có thể soạn lọc những điều cần thiết cho 

công việc. Trong khi đó nhà nghiên cứu Ðông phương nhờ 

thấm nhuần văn hóa Ðông phương nên có một phương cách 

khác hơn. Họ đặt chân lý trong một thế giới vô thủy vô 

chung và tìm ra mối quan hệ nhân quả và tương thuộc trong 

thế giới hiện tượng. Những kinh nghiệm của Enstein, 

Darwin, Harson và Newton được đưa ra. Việc quan sát ánh 

sáng bằng mắt thường và viễn vọng kính được diễn giải và 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

205 

đưa tới kết luận là chính sự quan sát giúp người ta đạt được 

ý thức vấn đề và giải thích nó theo quan sát của mình. Làm 

thế nào người ta có thể đạt được một thực tại khoa học, câu 

hỏi này được giải thích theo trường phái duy thức 

(Réalisme scientifique) và được Wallace tóm tắt như sau: 

Ta phải chấp nhận một số tiền đề sau đây để tìm hiểu khoa 

học: 

1/ Thế giới vật chất hiện hữu độc lập với kinh nghiệm 

con người. 

2/ Thế giới này có thể đạt được bằng ý niệm của con 

người (bằng toán học hay các khoa học khác). 

3/ Trong muôn nghìn phương cách của hệ thống các ý 

niệm nhằm mô tả các hiện tượng quan sát thì chỉ có một 

cách duy nhất là đúng với thực tế. 

4/ Khoa học phải khám phá được lý thuyết duy nhất 

được cho là chân lý này. 

5/ Nhà khoa học sẽ không thiếu được phương cách để 

nhận ra lý thuyết này. 

Trường phái duy thực vẫn có nhiều hạn chế mà Phật 

giáo có thể bổ sung được. Theo Phật giáo thì thế giới hiện 

tượng luôn luôn biến đổi qua thời gian và có mối quan hệ 

với ý thức con người hơn là một thực tại độc lập. Ngoài ra 

không thể nào nhận chân ra một thực tại tuyệt đối, bản chất 

tối hậu của hiện tượng chỉ là một khía cạnh trong thể liên 

hợp của thế giới, không có sự cách biệt giữa nhà nghiên 

cứu và đối tượng nghiên cứu, cả hai bổ sung cho nhau. 

Theo Phật giáo, thực tại tối hậu vượt qua mọi hiện tượng 

thông thường như hình dạng, khuôn khổ và sức nặng v.v... 

mà khoa học tìm ra. 

Chương 18: Nêu lên vấn đề thẩm mỹ trong Khoa học và 

Phật học. Câu hỏi đặt ra là có một ý niệm thẩm mỹ trong 

nghiên cứu khoa học và trong Phật giáo không. Khi nói tới 

hoạt động khoa học, người ta liên tưởng đến những gì khô 

khan, lạnh lùng, thuần lý, dĩ nhiên thiếu cảm xúc và thẩm 

mỹ. Thật ra trong việc quan sát hiện tượng thiên nhiên và 

đề xướng lý thuyết có một mối quan hệ với thẩm mỹ. 



ĐỖ KIM THÊM 

206 

Trong nét đẹp của các hiện tượng thiên nhiên và nét đẹp 

trừu tượng trong lý thuyết khoa học có 3 đặc điểm chính: 

cần thiết, đơn giản và chân lý. Những đặc điểm này được 

tìm thấy qua các kinh nghiệm của Newton, Copernic và 

Einstein. Theo Phật giáo thì ý niệm về thẩm mỹ bắt nguồn 

từ những bản chất sâu xa trong con người. Nói một cách 

đơn giản nhất thì nét đẹp là những gì đem đến cho chúng ta 

một cảm giác viên mãn, và tùy theo trường hợp cũng có thể 

gọi là hạnh phúc. Dĩ nhiên nét đẹp cũng có những mức độ 

khác nhau, tùy thuộc vào sự viên mãn. Có thể gọi là một 

nét đẹp tương đối khi nó đem lại cho ta những thỏa mãn 

nhất thời, trong khi một nét đẹp tuyệt đối đem lại cho 

chúng ta một hạnh phúc vĩnh cửu. Một nét đẹp tâm linh 

được thể hiện rõ nét qua việc chiêm ngưỡng dung mạo đức 

Phật. Nhìn Ngài sẽ gợi lên trong ta một hạnh phúc về sự 

Giác ngộ và khả năng có thể đạt đến sự tỉnh thức này. Dĩ 

nhiên sự cảm nhận hạnh phúc này tùy thuộc vào từng hoàn 

cảnh trình độ của từng cá nhân cũng như xã hội. Khi chúng 

ta sống càng hòa điệu với bản chất sâu xa của mình, thì 

chúng ta càng khám phá ra những nét đẹp nội tại trong 

chúng ta. Một nét đẹp tối hậu chỉ đạt được khi nào chúng ta 

đã sống trong Phật tánh và đạt được Giác ngộ. 

Chương 19: Chương cuối cùng của cuốn sách, nêu lên 

vấn đề hành động theo Phật giáo. Tây phương thường cho 

là sự hành thiền là một biểu hiện tiêu cực, trốn chạy cuộc 

đời và làm sao đem lối sống từ trầm tư suy niệm này đến 

tích cực hơn. Phương châm của người học Phật là hãy tự 

chuyển hóa mình trước khi cải thiện cuộc đời, hạnh phúc 

cuộc đời đến từ trái tim vị tha và bất hạnh đến từ trái tim vị 

kỷ, nên dẹp bỏ mọi vị kỷ cá nhân, nó là thần được làm 

giảm bớt khổ đau. Nhưng từ bi suông mà không hành động 

chỉ là đạo đức giả. Hạnh phúc của từng cá nhân đều có mối 

quan hệ với người khác và cũng không thể xây đắp hạnh 

phúc cá nhân mình trên sự bất hạnh của kẻ khác. Muốn 

thực hiện điều này dĩ nhiên đây là một sự nỗ lực lâu dài, có 

bước chuẩn bị, hành động trong ngắn hạn và trong trường 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

207 

kỳ. Phương cách có vẻ quá lý tưởng này được đưa ra thảo 

luận. 

Những câu hỏi được đặt ra là làm sao chờ đợi sự chuyển 

hóa trong trường hợp bạo tàn của Hitler, Stalin và Polpote. 

Bất bạo động có còn là một giải pháp chính trị thích hợp 

cho trường hợp Tây Tạng nữa không; ngoài sự ngây thơ, 

yếu đuối và cả những tính toán kinh tế của các nhà lãnh đạo 

Tây phương trước thị trường Trung Hoa, thì những nỗ lực 

giải quyết vấn đề tù cải tạo tập trung và việc mưu tìm một 

giải pháp cho Tây Tạng cũng được hai tác giả thảo luận. 

Trở lại vấn đề hành động trong cuộc đời thì suy niệm có 

một giá trị đặc biệt. Nó giúp cho người tu tập tìm thấy một 

sự bình an trong tâm hồn đồng thời mở liên hệ đến thế giới 

chung quanh. Từ nhận thức này mỗi người sẽ có một thế 

giới quan khác và sẽ giúp tìm ra một phương thức hành 

động thích hợp với hoàn cảnh cá nhân mình. 

 

Ý KIẾN CỦA NGƯỜI ĐỌC 

 

Ðây là một tác phẩm quan trọng chứa đựng nhiều vấn đề 

mà người đọc khộng thể nào đi sâu vào chi tiết trong khuôn 

khổ của một bài giới thiệu sách, nên chỉ xin được tóm lược 

trong những ý chính như sau: 

Trước đây đã có những tác phẩm đề cập đề vấn đề này, 

nhưng tác phẩm trình bày ở đây là một công trình đầu tiên 

quy mô và nghiêm túc nhằm đối chiếu những thành tựu 

khoa học hiện đại với những luận điểm liên hệ theo Phật 

giáo. Qua 19 chương sách hai tác giả đã cho thấy một kiến 

thức uyên bác về vấn đề chuyên môn và khả năng giải 

thích. Bằng một lối văn trong sáng hai tác giả đã diễn đạt 

thành công những ý niệm thật phức tạp, giúp cho độc giả 

không có kiến thức chuyên môn có thể theo dõi được vấn 

đề. Phần chú thích thuật ngữ Phật giáo và Khoa học giúp dễ 

hiểu những ý niệm cơ bản. Phần trích dẫn tài liệu có thể 

giúp người đọc có nguồn tài liệu tra cứu thêm. Với hình 

thức thảo luận và đối chiếu làm cho vấn đề sống động và 



ĐỖ KIM THÊM 

208 

sáng tỏ hơn. 

Qua nội dung đề cập thì hai tác giả đưa ra nhiều điểm 

tương đồng và bổ sung giữa Khoa học và Phật giáo hơn là 

tương phản. 

Ðể đi tìm một giới hạn đạo đức cho việc nghiên cứu 

khoa học, đặt biệt là việc lai tạo vô tính đang được bàn cãi 

tại các nước tiên tiến và hiện vẫn chưa chấm dứt. Nếu việc 

nghiên cứu này chỉ giới hạn trong phạm vi trị liệu y khoa 

thì sẽ được dễ dàng chấp nhận hơn. Ðó cũng là ý kiến phù 

hợp với quan điểm Phật giáo, khi công trình này nhằm làm 

vơi đi nỗi khổ của con người. Nhưng vấn đề ở đây không 

thuần túy trị liệu mà phức tạp hơn nhiều. Nỗi đau khổ của 

con người là một ý niệm tôn giáo hơn là định chuẩn khoa 

học (kể cả luật học). Do đó khó lòng thuyết phục dùng nó 

làm một định hướng cho tương lai. Trị liệu và lạm dụng trị 

liệu vào mục tiêu khác là một đề tài quen thuộc mà chưa ai 

giải quyết được. Về phía Phật giáo thì đến nay vẫn chưa có 

một công trình nghiêm túc nào để soi sáng vấn đề này. 

Thực ra Einstein không cảm nhận luồng tư tưởng Phật 

giáo trực tiếp. Hai hai triết gia Schopenhauer và Spinoza đã 

ảnh hưởng sâu đậm vào thế giới quan của Einstein. Tư 

tưởng Phật giáo bàng bạc trong các tác phẩm của 

Schopenhauer và đặc biệt là Substanz theorie của Spinoza 

là một một điều không thể phủ nhận và cũng khởi điểm suy 

tư của Einstein. Một điều đáng tiếc là luận đề của Spinoza 

không được đề ra thảo luận. 

Nghi ngờ về về khả năng chính xác tuyệt đối của toán 

học không phải là một khám phá của Gödel, thật ra trước 

đó Georg Cantor (1845-1918) với luận thuyết Mengenlehre 

đã đặt thành vấn đề gây nhiều ảnh hưởng sâu xa cho hậu 

bán thế kỷ XIX. Sự tương phản trong toán học tạo nên một 

cuộc khủng hoảng về nền tảng của ngành này, khiến nhiều 

trường phái toán học ra đời nhằm cố đưa ra những giải 

thích mớ tiêu chuẩn hóa cho toán hoc. Ðó là các trường 

phái Logizismus (J. G. Frege, B. Russel, A. N. 

Wheitehead), Institutionismus (L.E.J. Brouwer) và 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

209 

Formalismus (D. Hilbert, H. Weyl). Cho đến ngày nay vấn 

đề cũng chưa được giải đáp thỏa đáng. 

Triết lý về tánh không và vấn đề phân biệt chân lý tuyệt 

đối và tương đối là tư tưởng nền tảng của Phật giáo đã có 

mặt trong suốt cuộc thảo luận. Ðộc giả Tây phương với một 

khả năng phân tích thuần lý sẽ khó khăn vì tính cách hư ảo 

sắc không được diễn đạt qua những ẩn dụ đầy thi vị và màu 

sắc của Á Ðông. Thiết tưởng trọng đề này cần đặt lại trong 

đối chiếu tương phản với chủ nghĩa Hư vô (Nihilismus) của 

Nietzsche và đặc biệt là Thuyết hiện sinh vô thần 

(Existentialistische Atheismus) của J. P. Sartre, thì sẽ đạt 

kết quả cao hơn. 

Ngày nay nhu cầu tìm hiểu về Phật giáo càng ngày càng 

tăng lên, đặt biệt là tại Âu châu. Tác phẩm giá trị này là 

một đáp ứng kịp thời cho các độc giả, mà điển hình là nó 

được liệt vào hạng thứ nhì trong loại sách bán chạy nhất 

(best-seller) trong năm qua tại Pháp và hiện nay đã được 

dịch ra 10 ngôn ngữ trên thế giới. Ước mong sao trong 

tương lai một bản dịch Việt ngữ cũng sẽ ra đời nhằm giúp 

độc giả người Việt có cơ hội theo dõi vấn đề quan trọng 

này. 
. 



 

210 

 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG 5 
 

NHỮNG VẤN ĐỀ DÂN SỐ 
TIÊU THỤ VÀ MÔI TRƯỜNG 

THEO QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO 
 

Cách áp dụng những giáo lý cơ bản của Phật Gíáo trước 

những vấn đề kiểm soát sinh sản và sử dụng tài nguyên 

được viết bởi một ngườI đấu tranh cho nữ quyền và nữ học 

giả về khoa học tôn giáo, mà Phật Giáo, một tôn giáo lâu 

đời, là mục tiêu tự chọn. Tuy nhiên, trong bài này, tôi mang 

tới hai quan điểm, vừa là một người trong cuộc được tu tập 

theo tư tưởng Phật Giáo, vừa là một người ngoại cuộc luôn 

trung thành theo phương thức nghiên cứu tôn giáo đối 

chiếu đa văn hoá và những kiến thức đại cương của những 

tôn giáo chính.  

 

Cũng giống như trong trường hợp tất cả các truyền 

thống quan trọng khác, người ta không thể tìm ra những 

giãi pháp cho vấn đề hiện đại từ những kinh sách cổ điển; 

đúng hơn, cần tìm ra những giá trị nội tại trong truyền 

thống đó để áp dụng cho các khủng hoảng hiện thời mà 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

211 

không hề dự liệu về thặng dư dân số và tiêu thụ quá độ; 

một mối đe dọa tràn ngập địa cầu mà chúng ta đang bị lệ 

thuộc. Theo quan điểm của tôi, nhiệm vụ áp dụng những 

giá trị truyền thống Phật Giáo trước những vấn đề này 

trong bối cảnh hiện nay không khó khăn,vì giá trị Phật Giáo 

cổ truyền đề ra những đường lối vô cùng thích hợp nhằm 

đáp ứng hiện tình. Trong tiểu luận này, tôi muốn trình bày 

trong một chừng mực nào đó như "một nhà khoa học Phật 

Giáo với ý hướng xây dựng", giải thích truyền thống này 

bằng cách mang gì cố hiểu để đối thoại với những vấn đề 

và nhu cầu hiện nay. Phản ảnh quan điểm của cá nhân tôi, 

vừa là Phật tử và vừa là học giả, tôi sẽ đúc kết những tài 

liệu không những từ trong tư tưởng Phật Giáo cổ điển, mà 

còn dựa theo những quan điểm Đại Thừa và Kim Cang 

Thừa Phật Giáo Đồng thời, nếu có thể được, tôi sẽ cố gắng 

tránh tối đa không nghiêng theo một tông phái nào 

 

Định nghiã vấn đề: Môi Trường, Tiêu Thụ và 
Dân Số.  

 
Khi chúng ta cố gắng mang những giá trị truyền thống 

Phật Giáo nhằm thảo luận về hiện tình, điều quan trọng là 

chúng ta phải hiểu rõ nội dung các tình hình đó. Nội dung 

của bài này nhằm đề ra những vấn đề quan hệ hổ tương cuả 

môi trường, sử dụng tài nguyên và phát triển dân số theo 

quan điểm Phật Giáo. Vì Phật Giáo luôn đề nghị rằng 

chúng ta cần chấp nhận sự vật như chính chúng thể hiện, 

không nên thêm tưởng tượng, điều thích hợp là chúng ta 

nên bắt đầu tìm hiểu khái quát về hệ thống kinh tế, tiêu thụ 

và dân số tác động nhau như thế nào. Khi ba vấn đề này 

quan hệ nhau, người ta có thể tưởng tượng ra ba giải pháp: 

một dân số nhỏ vừa đủ sống thoải mái dựa trên một cơ sở 

tài nguyên ổn định, tự tái tạo được; một dân số dư thưà 

sống trong những điều kiện suy thoái mà l?i khan hiếm tài 

nguyên; hoặc là một mô hình hiện nay với một số ít dân 



ĐỖ KIM THÊM 

212 

sống trong trong thịnh vượng và một đại đa số đang phải 

sống vất vưởng. Giải pháp đầu tiên đáng được chú tâm là 

điều rõ ràng. Làm sao người ta có thể đề cao sinh sản đến 

độ để thích chọn giải pháp thứ hai hon là giải pháp thứ 

nhất, điều này không thể hiểu được, và mô hình hiện nay 

dành cho kẻ có ưu quyền đặc lợi lại không thể chấp nhận 

được về mặt đạo đức Hiển nhiên, dân số là một yếu tố duy 

nhất có thể giải quyết trong toàn bộ vấn đề. Nói một cách 

khác, khi chúng ta nhìn ba yếu tố trong cuộc thảo luận -môi 

trường, dân số và tiêu thụ- thì có hai yếu tố không thể giải 

quyết và một yếu tố có thể giải quyết. Về cơ bản, không thể 

nào giải quyết được các sắc dân phải sống giới hạn trong 

biên giới và môi trường sống của mình.Tuy nhiên, điều này 

đã xảy ra, vì không có cách chọn lựa và không có sinh hoạt 

nào khác tách rời khỏi môi trường sống. Về mặt đạo đức, 

một sự phân phối công bình (công bình, nhưng không bằng 

nhau về số lượng) về các tài nguyên cho toàn thể con người 

trên thế giới là điều sẽ không có được. Trong phương thức 

này, khi hai yếu tố trên không giâi quyết được, thì dân số là 

yếu tố còn lại có thể giải quyết. Đề nghị cho rằng một dân 

số nhỏ vừa đủ để mọi người có thể tận hưởng mức sống 

thoải mái mà không phí phạm tài nguyên là điều cần thiết 

và mơ ước, vấn đề này khó đặt ra. Chúng ta không thể nào 

gia tăng diện tích của địa cầu mà chỉ gia tăng khả năng sản 

xuất trong một tầm mức giới hạn nào đó,nhưng chúng ta là 

một nhân chủng có thể kiểm soát dân số.Tất cả những gì 

đòi hỏi là việc thực hiện mà những theo đuổi khác phải ít 

nhất vừa hy sinh và vừa nhằm thoả mản nhu cầu sinh sản.  

 

Những tôn giáo thuờng chỉ trích tiêu thụ quá mức nhưng 

cũng thường khuyến khích sinh sản quá d? . Tuy nhiên, dù 

tôi muốn ghi nhận những giá trị Phật Giáo đề cao tiết chế 

tiêu thụ, tôi muốn nhấn mạnh đến những giá trị Phật Giáo 

nhằm khuyến khích tiết chế và trách nhiệm đối với sự sinh 

sản nào được coi là quan trọng.Tôi nhấn mạnh rõ những 

yếu tố này trong Phật Giáo, vì có quá ít những cuộc thảo 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

213 

luận về các lập luận tôn giáo biện hộ cho giới hạn sinh sản. 

Thí dụ một tôn giáo quan trọng có truyền thống lâu đời trên 

thế giới mà các tín đồ sống một cuộc đời đấy đủ lại không 

quan tâm đến sinh sản cá nhân thì thật đáng đặt thành vấn 

đề tìm hiểu. Phật Giáo, dựa trên những giá trị hay trên 

những đường hướng chính, không hề được cấu trúc hay giải 

thích như một tôn giáo khuyến khích sinh sản. Hai tư tưởng 

tôn giáo thường được diện vẩn bởi hầu hết các tôn giáo 

nhằm biện minh cho khuyến khích sinh sản không nằm 

trong giáo lý cơ bản cuả Phật Giáo. Phật Giáo không đòi 

hỏi tín đồ cuả mình phải sinh sản như một bổn phận tôn 

giáo. Hầu hết những nghi thức trong Phật Giáo không coi 

tình dục là một điều xấu xa hay một tội lổi cần nên tránh, 

trừ khi liên quan đến sinh sản, mặc dầu các nghi lể Phật 

Giáo bao gồm những tiêu chuẩn liên quan đến đạo đức tình 

dục.Tuy nhiên, kiểm soát sinh sản qua ngừa thai hay kiêng 

cử là điều hoàn toàn có thể chấp nhận được. Bắt nguồn từ 

những giá trị nền tảng cuả Phật Giáo, thì những phương 

cách thụ thai và sinh sản được coi như một chọn lựa chính 

chắn và thoải mái hơn là tai nạn hay là bổn phận. Vì có 

những đường lối độc đáo mà Phật Giáo đề cao giá trị cuộc 

sống con người, nên trong đó cần phải quan niệm trẻ con 

cần được săn sóc về mọi mặt từ thể xác, đến cảm xúc và 

tinh thần. Rất ít Phật Tử sẽ bất đồng với lời khuyên rằng 

người ta phải có ít con hơn, nhờ thế, tất cả các con sẽ được 

chăm sóc đầy đủ hơn, mà không làm ki?t qu? tinh thần, vật 

chất, cũng như tình cảm của bậc phụ huynh, cuả cộng đồng 

hay cuả địa cầu.  

 

Ngược lại, phong trào cổ vu sinh sản được coi như một 

ý thức hệ có vẻ lan tràn kh?p địa cầu; ai mà đề nghị một 

cách mềm dẻo rằng sinh sản vô giới hạn không phải là một 

quyền của cá nhân và có thể đưa đến hủy diệt thì họ sẽ bị 

chế nhạo. Ta nên đề nghị là có luật nhân quả giữa sinh sản 

quá mức và nghèo đói và phải kiểm soát điều xãy ra. Niềm 

tin cổ súy sinh sản có ít nhất ba tư tưởng chủ yếu mà tất cả 



ĐỖ KIM THÊM 

214 

cần được đặt thành vấn đề. Người ủng hộ sinh sản luôn 

nghĩ sinh sản là một cơ hội tốt, trong bất cứ trường hợp 

nào, kể cả trong hoàn cảnh cực kỳ khó khăn. Theo ý kiến 

khác thì khuyến khích sinh sản trong một vài trường hợp 

d?c bi?t là vô trách nhiệm, cần được kiểm soát nhiều hơn 

hổ trợ; đề nghị này hoàn toàn không phổ cập trong giới cổ 

vu sinh sản. Hơn nửa, giới cổ vu đòi hỏi rằng sinh sản là 

cần thiết cho nhân sinh: những người nào tự quyết định cho 

mình không có con là đáng trách và phải chiụ nhiều thiệt 

thòi kinh tế và xã hội. Cuối cùng, người biện hộ coi sinh 

sản là một quyền cá nhân, không bị lệ thuộc vào một chính 

sách cuả chính quyền, ngay cả việc họ còn lập luận sinh sản 

là một trách nhiệm chung, kể cả toàn cầu. Điểm bi đát trong 

thuyết này là mặc dầu thặng dư dân số có thể được cắt giảm 

nhanh chóng bởi những phương thức tự nguyện; thiếu điều 

này, dân chúng phải chịu những biện pháp cưởng ép, gây 

nhiều khổ đau - binh tật, bạo lực và nạn đói. Tuy nhiên, 

cũng cần phê bình để ngăn chận những giáo điều tôn giáo 

khuyến khích sinh sản được phổ biến lan rộng mà không 

suy xét, những biện pháp xã hội hoá, những áp lực,những 

chính sách thuế khoá, những tình cảm và những gía trị tấn 

công một cách vô nghiã từ khắp mọi phiá. 

 

Trước khi bắt đầu thảo luận giáo lý Phật Giáo như giãi 

pháp cần triển khai cho một nền đạo đức tiết chế liên hệ 

đến sinh sản và tiêu thụ, điều quan trọng nên dừng lại ở đây 

là dể nhận chân ra hai vấn đề tranh luận. Hai điểm này 

không được thảo luận trong bài này, ngay cả mặc dầu 

những kết luận của tôi liên hệ đến những vấn đề này sẽ thể 

hiện trong thảo luận về đạo đức Phật Giáo, môi trường, tiêu 

thụ và sinh sản.  

 

Vì thuyết Duyên Khởi trong Phật Giáo, được thâm nhập 

cùng khắp muôn nơi, tạo nên ý nghiả, tôi thấy sẽ không giải 

quyết được gì, khi quyền cá nhân có thể mở rộng đến mức 

độ mà sự hành sử về các quyền này đe doạ đến những 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

215 

khuôn mẩu hỗ trợ cho cuộc sống - mà cả hai vấn đề tiêu thụ 

và sinh sản đã đạt tới cực điểm. Dẩu người ta có thể có cuả 

cải đến đâu đi nửa để giúp họ có một mức độ tiêu thụ hay 

sinh sản vô chừng như họ thích, thật khó lập luận rằng đây 

là một quyền cá nhân được hoàn toàn sử dụng, bất chấp tới 

ảnh hưởng môi trường sống. Lập luận về quyền và tự do cá 

nhân có những thu hút chống lại hệ thống xã hội độc tài và 

tinh thần địa phuong quá mức. Nhưng ngày nay, lập luận và 

thái độ này cố tìm cách che lấp trước nhu cầu cho sự hạn 

chế và tiết độ nhằm bảo vệ cộng đồng cũng như nhân 

chủng. 

 

Hơn nửa, đặc biệt trong nhu cầu phải đối phó với những 

ý thức hệ và chính sách đề cao sinh sản, chúng ta đạt tới 

một điểm vượt qua luật tương đối. Trong cộng đồng nhân 

loại, chúng ta đã học hỏi quá chậm trể về những đặc điểm 

cuả quy luật tương đối, khi nào mà nó có thể áp dụng 

được.Chúng ta cũng quá nôn nóng để lên án những người 

khác quan điểm chúng ta. Thuyết tương đối coi thế giới 

quan như một điều tốt đẹp, vì sự dị biệt trong thế giới quan 

là một điều quý. Mặt khác, thuyết tương đối về những tiêu 

chuẩn đạo đức căn bản đưa tới những kết quả không chấp 

nhận được. Có phải thật sự chúng ta muốn nói tới một nền 

văn hoá mà phụ nữ bị đối xử như là một món hàng riêng 

hoặc là trẻ con bị bóc lột đây chính là văn hoá đích thực 

của họ Nếu người ta thật sự tin tưởng tiêu chuẩn đạo đức 

chỉ tương đối và có tính cách hòa giải, thì không thể có một 

giải pháp nào cho một phong trào đấu tranh nhân quyền 

quốc tế, Cả hai việc tiêu thụ và sinh sản là vấn đề đạo đức ở 

tầm mức cao nhất, vì những hướng dẩn các vấn đề này có 

ảnh hưởng sâu đậm đến đời sống của tất cả mọi nguời. 

Chúng ta không thể nào có thể để lâu hơn cho các cá nhân 

này tin tưởng rằng họ có quyền sinh con nhiều tùy thích, 

cũng như chúng ta đã không chịu được nô lệ, bóc lột trẻ 

con và đối xử với phụ nữ như một trò chơi. Một vài giá trị 

tôn giáo và văn hoá có truyền thống lâu đời cũng có quan 



ĐỖ KIM THÊM 

216 

tâm đến sự chê trách này và coi cổ vu sinh sản là một quan 

điểm đạo đức không thích hợp và không thể chấp nhận 

trước hiện tình. Một vài tôn giáo cần điều chỉnh lại những 

giáo điều của mình về sinh sản cho phù hợp thực tại do y 

khoa hiện đại mang lại, tử suất đã giảm đi đáng kể, trong 

khi sinh xuất thì chưa, điều này tạo ra gia tăng nguy hiểm 

về dân số, khi mà tất cả mọi người đều muốn hưởng thụ ở 

tiêu chuẩn cao hơn chưa từng được biết trước đây.  

 

Đi vào Trung Đạo trong một thế giới hổ tương: Giáo 

Lý Phật Giáo và sự tiết chế  

 

Một trong những giáo lý chính của Phật Giáo liên quan 

đến thuyết Duyên Khời (pratitya-samutpada trong Sanskrit 

và patica-samutpada trong Pali), được xem như một trong 

những khám phá mà Đức Phật đã tìm ra trong kinh nghiệm 

giác ngộ cuả Ngài. Giáo lý này chuẩn bị cơ sở cho tất cả 

những bình luận sâu xa về tiêu thụ và sinh sản, vì Duyên 

Khởi là đường lối sâu thẩm không thể định nghiã được. 

Phật Giáo nhìn chúng sinh như những thực thể có quan hệ 

nhau trong mạng lưới liên kết, chớ không phải là những 

thực thể cô lập. Duyên Khởi, được thâm nhập cùng khắp 

muôn nơi, là một phần quan trọng trong sự hiểu biết về luật 

nhân quả của Phật Giáo, luật này chi phối tất cả mọi su xãy 

diển trên thế gian. Không có gì xãy ra mà tách rời hay trái 

lại với luật nhân quả theo Phật Giáo, cũng không ai được 

phép can thiệp, dù tùy tiện hay thần thánh, vào trong diễn 

trình nhân quả. Hơn nửa, vì Phật Giáo hiểu nhân quả tương 

thuộc nhau, nên những hành vi của một con người có thể 

gây ra hậu quả cho toàn thể vũ trụ. Thật ra, những quyết 

định sinh sản hay tiêu thụ không hẳn là một quyết định đơn 

thuần cá nhân không liên quan đến thế giới rộng lớn hơn. 

Bất kỳ một đứa trẻ chào đời tại một nơi nào đó trên địa cầu 

đều có ảnh hưởng đến toàn thế giới hổ tương, điều này 

cũng giống như việc tiêu thụ các tài nguyên. Người ta cũng 

không thể lập luận rằng tiền cuả riêng tư hay mức độ tiêu 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

217 

thụ thấp gây ảnh hưởng xấu đến đứa trẻ trong mạng lưới hổ 

tương trong vũ trụ.Ta cũng không thể lập luận ước muốn 

riêng tư dành cho con cái quan trọng hơn là nhu cầu ta phải 

quan tâm đến vấn đề ảnh hư?ng cuả đứa trẻ đó trong một 

vũ trụ hổ tương, vì luật nhân quả không chừa một trường 

hợp riêng nào. Cũng tương tự như vậy, sử dụng tài nguyên, 

dù ở bất cứ nơi nào, cũng gây ra những ảnh hưởng trên toàn 

cầu. Thường thường, tiêu thụ xa xỉ tại một nơi sẽ có ảnh 

hưởng đến nghèo đói và đau khổ tại những nơi khác trên 

thế giới. Do đó, khi lấy luật Duyên Khởi làm nồng cốt cho 

Phật Giáo, điều này đòi hỏi sự tiết chế trong mọi hoạt động, 

đặc biệt trong sinh sản và tiêu thụ, vì nó có những ảnh 

hưởng tại các nơi khác trong hoàn vũ. Khi những hiểu biết 

của Phật Giáo về Duyên Khởi cùng với kiến thức của khoa 

học dã coi vu trữ như một chiếc thuyền cấp cứu hữu hạn, 

thì điều trở nên hiển nhiên là Phật Giáo coi việc kiểm soát 

sinh sản một cách thích hợp, nhân đạo và công bình như 

một điều kiện đòi hỏi. Điều đó cũng rõ nét, khi Phật Giáo 

xem sự sử dụng môi sinh bừa bãi qua sinh sản hay tiêu thụ 

như là coi thường vũ trụ hữu hạn và hổ tương; mà sự bất 

chấp này bắt nguồn từ vị kỷ cá nhân.  

 

Viễn tượng về mối tương thuộc trong vũ trụ phoi bày 

một bức tranh to lớn về sinh sản và tiêu thụ. Viễn tượng 

này càng trở nên rõ nét hơn, khi chúng ta quan sát cặn kẽ 

phạm vi của con người nằm trong vũ trụ tương thuộc. Một 

mặt, Phật Giáo đề cao rất mực điều may mắn khi ta được 

tái sinh làm kiếp người, và một mặt khác, Phật Giáo thấy 

tất cả mọi sinh vật hữu tình về cơ bản đều giống nhau ở chổ 

cùng có thúc đẩy chung tìm đường thoát khổ và tu tập an 

lạc. Thật vậy, sinh ra làm người là quý giá và vừa lại được 

thấy sinh trong một mạng lưới vũ trụ liên hệ nhau, mà trong 

đó liên đới cuả con người với nhau là cốt yếu hơn là cả 

phân chia thành chủng loại khác nhau. Trong hai cụm từ 

"nhân thân quý báo" và "sinh vật hữu tình" cần được luôn 

đề cập chung khi thảo luận về quan điểm Phật Giáo với vấn 



ĐỖ KIM THÊM 

218 

đề vị trí con người trong vũ trụ liên đới. Sự quý giá của 

kiếp nhân sinh tuyệt nhiên không phải vì nhân quyền đứng 

trên các hình thái khác của cuộc sống, vì kiếp nhân sinh đã 

và có thể sẽ đổi lại thành những hình thái khác của kiếp 

sống- dù phương thức tu tập của Phật Giáo được nghĩ là 

nhằm đề cao cho sự tái sinh liên tục trong kiếp người. Một 

mặt khác, tất cã chúng sinh được nối kết nhau trong một thế 

giới theo mạng lưới rộng lớn trong vũ trụ theo luật Duyên 

Khởi và Tính Không, và điều này không có ngoại lệ. Mạng 

luới này là mối dây quan hệ gắn bó và chia sẽ kinh nghiệm 

gần gủi cho đến độ mà những biểu tượng cổ truyền cho là 

chúng sinh đôi khi là mẹ sinh sản ra chúng ta và ngược lại. 

Tuy nhiên, thay vì chúng ta có cảm tưởng rằng mình là 

người trên trước hay có ưu quyền hơn mọi người khác trên 

đời này, điều được luôn nhắc nhở là chúng ta nên biết, nếu 

chúng ta không muốn chiụ đựng thiệt hại hay đau khổ như 

thế nào, thì chúng ta cũng nên cố gắng tối đa tránh gây hại 

hay gây đau khổ cho người khác như thế ấy, vì mọi người 

đều là những thân thuộc của chúng ta  

 

Như ai cũng biết, Phật Giáo cổ truyền tin có tái sinh và 

cho rằng tái sinh không luôn luôn nhất thiết là sinh làm 

kiếp người, mà hoàn toàn tùy thuộc vào công đức và kiến 

thức từ tiền kiếp. Trong tất cả tái sinh có thể được, thì tái 

sinh làm kiếp người được coi là may mắn và thuận lợi nhất, 

thuận lợi hơn cả tái sinh trong thánh điạ đầy hoan lạc. Chỉ 

với niềm tin này thôi thì dường như là điều thúc đẩy sinh 

sản không hạn chế. Nhưng khi chúng ta hiểu tại sao kiếp 

nhân sinh lại được quá tôn sùng, điều rõ ràng nhất là sinh 

sản quá mức sẽ phá hủy những điều kiện làm cho tái sinh 

được đề cao như thế. Tái sinh làm người được đề cao, hơn 

cả mọi sinh vật hữu tình khác, vì con người có khả năng 

phát triển tâm linh, điều này có thể đưa đến viên mãn, toàn 

mỹ và giác ngộ. Mặc dầu, mọi chúng sinh đều có tiềm năng 

bẩm sinh nội tại cho việc thực hiện này, nhưng thành tựu 

này được hổ trợ bởi một vài nguyên nhân và điều kiện nào 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

219 

đó cũng như bị ngăn trở bởi các lý do khác. Tuy nhiên, 

niềm vui được tái sinh làm người còn tùy thuộc vào khả 

năng con người trong mức độ sáng tạo với văn hoá và tâm 

linh nhằm dẫn đường đến giác ngộ, một khả năng chỉ đạt 

được khi mà người ta có đầy đủ đuợc các phuong tiện. Chỉ 

sinh ra làm người cho nhiều không phải là nguyên nhân cho 

một niềm vui về nhân thân quý giá, vì kiếp nhân sinh là 

điều kiện cần thiết, nhưng không đủ cho tiềm năng nội tại 

con người tương lai thụ hưởng. Khi con người được sống 

trong một môi trường thích hợp, được nuôi dưỡng đầy đủ 

từ thể xác, tình cảm và tinh thần, dó thật là điều vừa hửu 

ích và ngay cả cần thiết Điều này là lý do chính tại sao mà 

tình trạng ít dân số để dễ lo lắng chu đáo được ưa chuộng 

hơn là chịu đông dân mà phải đang tranh đấu sống còn.  

 

Những điều kiện nhằm tạo cuộc sống như mơ ước và 

đáng sống có thể được đúc kết từ một trong những giá trị 

chính của Phật Giáo, đó là giá trị Trung Đạo. Trung Đạo 

được thảo luận như một nổ lực đúng đắn, không quá nhiều, 

không quá ít, không quá cứng ngắc và cũng không quá lỏng 

lẻo. Sử dụng một cách thích hợp nhất cơ hội biểu hiện 

“kiếp nhân sinh qúy giá”, người ta cần đi theo Trung Đạo 

và tìm cách, nếu có thể được, đi theo con đường ấy. Tránh 

cực đoan trong mọi vấn đề là một trong những điểm son 

trong Phật Giáo, mà Đức Thích Ca học tập được trước khi 

Ngài thành đạo và là một điều kiện tiên quyết cần thiết cho 

sự đạt đạo. Đầu tiên, Ngài học tập được rằng sống một đời 

xa xỉ là vô nghiã, nhưng Ngài cũng tìm ra cuộc đời nghèo 

khó cũng sẽ chẳng đưa đi đến đâu. Ngài kết luận để sống 

một kiếp người toàn vẹn, người ta cần phải sống trọn một 

đời trong tiết chế, tránh mọi thứ đam mê thái quá hay tận 

cùng trong đói nghèo hay tự khắc kỷ.  

 

Đường lối chỉ dẩn của Trung Đạo nhấn mạnh giàu sang 

hay tiện nghi quá mức có thể làm phản tác dụng về mặt tâm 

linh, vì nó dể đưa đến tự mãn và hoang phí nhiều tài sản 



ĐỖ KIM THÊM 

220 

khác- những thái độ này không giúp ích cho tâm linh. Thật 

vậy, Trung Đạo đem lại những phê bình hợp lý và điều 

chỉnh cho thuyết tiêu thụ quá mức đang lan tràn, mà điều 

này dẩn đến thặng dư dân số.Tuy nhiên, Trung Đạo cũng 

tạo nên điểm chủ yếu khi cho rằng nên có vật chất tối thiểu 

và tiêu chuẩn tâm lý cần thiết cho kiếp sống có ý nghĩa. 

Phật Giáo không hề lý tưởng hoá nghèo đói và khổ đau, 

hay coi đây là một ưu điểm về tinh thần. Những người sống 

trong tận cùng nghèo khổ hay nguy hiểm sẽ không có đủ thì 

giờ hay khả năng để tự nuôi thân để từ dó tiến tới giác ngộ, 

thật sự tận hưởng trọn vẹn việc tái sinh làm kiếp người, thật 

quả đây là một điều không may mắn. Phật Giáo đề cao tiết 

chế, nhưng không ca ngợi nghèo đói, vì nghèo đói không 

thể thúc đẩy người ta đạt được giác ngộ - hoặc cho phép 

người ta đủ thời giờ thở mà làm việc ấy.  

 

Thật vậy, nhiều Phật Tử công nhận từ lâu rằng để áp 

dụng lời Phật dạy đạt được kết quả, thì trước tiên ta cần 

phải có một cơ sở vật chất và bình an tân h?n. Phật Giáo 

luôn luôn công nhận người ta không thể nào thiền định hay 

suy niệm trong một bao tử rổng tuếch, hoặc tạo một môi 

trường cho thăng tiến và giác ngộ trong một hoàn cảnh tụt 

hậu, mất mát hoặc sợ hải. Phật Tử cũng nhận ra từ lâu thiền 

định được coi có thể như nhằm đưa tới niềm vui to lớn và 

viên mãn cho con người, điều này chỉ có sau khi người ta 

đạt đuợc một trình độ cơ bản nhất định trong Trung 

Đạo.Trước đó, người ta thật sự nghĩ rằng một khi có đủ 

điều kiện vật chất, người ta sẽ không còn chịu đau khổ. 

Người ta phải đạt đến một mức độ thoả mãn tối thiểu nào 

đó về những nhu cầu cơ bản, trước khi bắt đầu nhận ra ham 

muốn và đau khổ tiếp nối nhau là quá hảo huyền. Đến một 

lúc nào mà những nhu cầu cơ bản đã thoả mãn, người ta 

nghiệm thấy ham muốn và đau khổ không hề dập tắt dể 

dàng, thì giáo lý cơ bản cuả Phật Giáo mới bắt đầu tạo nên 

ý nghiã.  

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

221 

Điều này hoàn toàn phù hợp với luận điểm cuả một số 

người cổ vu rằng cắt giảm dân số là có thể làm được, nếu 

người ta có một mức sống thích nghi. Đó là một lập luận 

tổng quát hoá rất quen thuộc hiện nay: một phương thức 

hữu hiệu nhất nhằm cắt giảm dân số là cải thiện đời sống 

kinh tế dân chúng; khi người ta có đủ cơ sở vật chất thì mới 

có thể thấy sự vững chắc của lập luận giới hạn sinh sản này, 

trong khi người đang gặp tận cùng khó khăn sẽ không thấy 

điều đó. Tư tưởng Phật Giáo đề cao sự nghiệm xét về luật 

nhân quả, vì toàn thể thế giới hổ tương bị chi phối bởi luật 

này. Thặng dư dân số không đột nhiên mà xảy ra, đó là kết 

quả cuả những nguyên nhân, mà một trong những nguyên 

nhân đó là vì quá đói nghèo, không thể nào tu tập theo 

Trung Đạo ở giửa xa xỉ quá độ và tận cùng nghèo khó.  

 

Tuy nhiên, sinh sản quá mức sẽ dẩn đến ngăn trở tất cả 

mọi nỗ lực giãm bớt đói nghèo, điều này rõ ràng là vì điạ 

cầu chỉ có tài nguyên giới hạn. Chúng ta cần nhận ra có 

quan hệ giữa tiêu thụ quá mức, thặng dư dân số và nghèo 

khó. Nếu một trong những yếu tố chủ yếu này bị bỏ sót, thì 

cung giống nhu khi những hệ thống tôn giáo và văn hoá lại 

không đề ra một đường hướng nào để giới hạn sinh sản; vũ 

trụ liên đới sẽ bị căng thẳng cực độ. Một lần nửa, điều quan 

trọng cần nhận ra là tất cả mọi tôn giáo và hầu hết các nền 

văn hoá đều có những hướng dẩn đạo đức nhắm giới hạn 

tiêu thụ. Thực ra, những giáo điều này có đề ra, nhưng 

thường không được áp dụng. Tuy nhiên, có vài tôn giáo đề 

cao giới hạn sinh sản. Phần lớn các tôn giáo khuyến khích 

hay đòi hỏi tín đồ của mình nên sinh sản, mà không hề đưa 

ra những hướng dẫn về giới hạn hay không có công nhận 

nào về thặng dư dân số. Dầu sao, những giáo điều có thể 

được dẩn chứng nhằm đề ra những lập luận để giớí hạn 

sinh sản, đây là điểm quan trọng đáng phê bình.  

 

Dù theo đuổi phương thức nào, thì thuyết Duyên Khởi, 

khi kết hợp với lời khuyên nên tu tập theo Trung Đạo, hiển 



ĐỖ KIM THÊM 

222 

nhiên đem đến cho ta một sự diù dắt. Khi tổng hợp các ý 

niệm về Duyên Khởi cùng với giá trị về kiếp nhân sinh 

trong một hoàn cảnh sống thích hợp và giáo lý Trung Đạo, 

tất cã sẽ cho ta một sự hướng dẩn rõ ràng về sinh sản và 

tiêu thụ. Nhìn vấn đề tiêu thụ, ta thấy đáng đề ra khi lời kêu 

gọi của Trung Đạo chỉ ra hai đường hướng. Hiển nhiên tiêu 

thụ quá mức là sai phạm giáo lý Trung Đạo. Nhưng như thế 

là phủ nhận quá đáng. Lời khuyên áp dụng Trung Đạo 

không khuyên thắt lưng buộc bụng hay nhường chổ cho 

người khác, vì quyền sinh sản là bất khả xâm phạm. Nhung 

ta nên giới hạn sinh sản và tiêu thụ, vì cả hai có quan hệ 

nhau, nhờ như thế sẽ tạo một lối sống có thể dẫn tới giác 

ngộ cho mọi người. Thật vậy, khi sinh sản quá nhiều trên 

quả đất nhằm duy trì giống nòi, và đối với những cộng 

đồng phải tìm cách nuôi dưỡng cho thích nghi về mặt thể 

chất hay tinh thần, đây chính là điều tương phản với Trung 

Đạo. Sinh sản không nên vượt qua khỏi khả năng của gia 

đình, cộng đồng hay trái đất, nhằm tạo nên một cuộc sống 

phù hợp trong phạm vi Trung Đạo cho tất cả mọi người, dó 

là diểm chủ yếu.  

 

Chỉ đơn thuần cung cấp một chổ tạm trú là không dễ, và 

lập luận cho rằng trái đất còn chỗ cho nhiều người nửa là 

không thuyết phục, bởi vì phẩm chất của cuộc sống quan 

trọng hơn là chỉ thuần gia tăng nhân số. Ngoài việc dinh 

dưởng sao cho thích hợp một cách tối thiểu, môi trường 

sống cần phải đầy đủ, nhằm tránh cảnh chen chúc quá mức, 

điều đó đưa tới gây hấn và bạo lực, đó là việc quan trọng. 

Những tài sản sẳn có về kỷ thuật, văn hoá và tâm linh làm 

cho đời sống con người thực sự nhân bản hơn, đó chính là 

chủ yếu. Tuy nhiên, dù nhìn trên khía cạnh toàn cầu, cộng 

đồng địa phương hay cá nhân, điểm mấu chốt phải giới hạn 

sinh sản là để trẻ con sinh ra được chăm sóc chu đáo về mặt 

vật chất cũng như tinh thần. Nếu không làm như vậy, thì 

chỉ là sự bất chấp niềm an lạc tâm linh cho những ai được 

sinh ra làm kiếp con người. Không phải đói nghèo mà cũng 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

223 

không vì kiệt quệ tinh thần do việc nuôi dưỡng quá nhiều 

con là hữu ích cho bất cứ ai- ít nhất là những trẻ do sự sinh 

sản vô giới hạn. Trong Phật giáo, sự kiện chính yếu này 

vượt qua khỏi mọi mơ uớc riêng tư (muốn có con tùy thích) 

hoặc là quy luật hay áp lực nhằm cổ vũ sinh sản theo xã hội 

hay tôn giáo.  

 

Những đường hướng này gây cho tôi một ấn tượng như 

một kim chỉ nam hoàn hảo để giải quyết vấn để áp lực dân 

số và sử dụng tài nguyên. Dầu thế, điều rõ rệt là người có 

hiểu biết và thiện tâm có thể đồng ý các đường hướng trên 

lý thuyết, nhưng không đồng ý trên cách thực hành. Hiển 

nhiên, Trung Đạo không có nghiã là tiêu thụ không ý thức 

của thế giới thứ nhất, nhưng cũng không có nghĩa là cổ vũ 

sinh sản một cách không cân nhắc về thế giới còn lại, kể cả 

cuả thế giới thứ nhất. Theo quan điểm cuả tôi, điều này bao 

gồm vài cơ sở kỷ thuật thực sự làm tăng gia phẩm chất của 

cuộc sống- vườn hoa, thú tiêu khiển, máy vi tính, dàn máy 

nghe nhạc với âm thanh nổi, du lịch quốc tế, điện tử, tủ 

lạnh, sự đa dạng văn hoá và giáo dục nhân bản- những thứ 

ấy không thể nào đáp ứng trong tình trạng dân số vô giới 

hạn mà không có suy thoái tột độ về môi trường. Vì có 

nhiều thứ trong cuộc đời cần phải từ bỏ và thỏa mản nhiều 

hơn là sinh sản, thì thật là lố bịch khi ta phải từ bỏ những di 

sản văn hoá vừa kể để có nhiều dân số hơn mà thiếu van 

hoá. 

 

Lưu truyền “Chủng Tử Giác Ngộ”: con đường Bồ Đề 

Tâm theo Đại Thừa và các động lực thúc đẩy sinh sản  

 

Vài tôn giáo, kể cả các truyền thống chính tại Á Châu, 

mà Phật giáo cùng chung sống, đều răn dạy nối dỏi tông 

đường là một bổn phận tôn giáo. Đối với Phật Tử, việc có 

con không phải là một đòi hỏi tôn giáo chút nào.Theo quan 

điểm Phật Giáo, người ta không cần phải sinh con để hoàn 

thành một điều cao cả trong mạng lưới hổ tương cuả các 



ĐỖ KIM THÊM 

224 

sinh vật hữu tình hoặc là thực hiện được những điều đáng 

ca ngợi trong cuộc sống. Mặc dầu qua các lập luận bảo thủ, 

thật ra, đề cao độc thân tốt hơn là lối sống có gia đình, 

không có con tốt hơn là sinh con, phần lớn truyền thống 

Phật Giáo đề nghị sinh sản có thể gây trở ngại cho việc 

giúp đở thế giới hay là thực hiện những tiềm năng cao nhất 

của con người. Bởi vì cũng giống như những con người 

khác, điều quan trọng và thích thú cho Phật Tử là khi khám 

phá ra cái gì tạo cảm hứng cho họ giử gìn những lý tưởng 

tôn giáo mà không cần sinh sản và cũng tìm hiểu các cuộc 

thảo luận của Phật Tử xem cách sinh sản nào thích hợp.  

 

Lời khuyên sinh con để nối dỏi ảnh hưởng khá mạnh 

trong một vài truyền thống và tác động thêm thái độ của 

giới khuyến khích sinh sản. Lời khuyên này luôn bao gồm 

cả những lý thuyết và thực hành, kể cả chê trách là bất hiếu 

và sai phạm nặng nề bổn phận đạo đức, khi người ta không 

có con trai, vì mọi người phải lập gia đình và sinh con và 

phụ nữ có ít hoặc là không có quyền chọn lựa nào hoặc 

theo một thiên hướng nào ngoài việc sinh con. Những 

truyền thống này lập luận rằng người ta phải sinh con để 

hoàn thành một nhiệm vụ một cách hiếm quý; nếu được, 

còn bao gồm những mệnh lệnh không nên sinh sản quá 

mức; điều này có thể mang đến một vài thái độ được ưa 

chuộng hơn, do từ những hình thái cực đoan đến biến dạng 

cuả Trung Đạo.Thật vậy, những truyền thống này làm nản 

lòng những nổ lực giới hạn sinh sản và làm cho những 

người muốn theo đuổi công việc này có cảm tưởng không 

đáng công nếu họ giới hạn sinh sản, kể cả người đã có con 

kế tự rồi. Phật Giáo coi việc quan tâm đến thừa tự như là 

một mở rộng lòng ích kỷ, việc coi mình là trung tâm gây ra 

đau khổ, nên không hề buộc tín đồ mình nên làm như thế. 

Phật Giáo đã là mục tiêu của nhiều sự chỉ trích từ những 

tôn giáo khác ở Á Châu, vì không đòi hỏi tín đồ phải sinh 

con.  

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

225 

Phật Tử bị coi là ích kỷ, vì không nhất thiết phải sinh 

con; sự chỉ trích này tại Á châu gây cho họ những cảm 

tưởng khó chiụ. Phật Tử có hai cách trả lời. Thứ nhất, cách 

đóng góp quý giá nhất trong mạng lưới liên đới thuộc thế 

giới hữu tình không hoàn toàn tùy thuộc vào sinh sản. Hơn 

nửa, sinh sản thường bị thúc đẩy bởi động lực ích kỷ cá 

nhân. Ta hãy thử nghiệm xét hai lập luận này kỷ lưởng hơn, 

vì tôi nghĩ rằng cả hai là quan trọng trong việc đương đầu 

lối đạo đức một chiều của phái đề cao sinh sản.  

 

Những kết luận này về sinh sản không hẳn là những giới 

hạn tiêu cực do những người không thiếu thiện chí dua ra. 

Đúng hơn, trong quan điểm Phật Giáo, những kết luận này 

bắt nguồn từ những kiến thức sâu xa của người biết mình 

trong tận cùng muốn gì và cái gì thỏa mãn những ước mơ 

thầm kín cuả mình. Phật Tử có thể nói rằng trong việc theo 

đuổi cùng lúc vừa tri thức và vừa từ bi, để đạt tới giác ngộ 

và ngay cả vượt qua nó, đó chính là điều làm thoả mãn 

những mơ ước sâu xa nhất của chúng ta, vì nó nói lên nhân 

tính cốt yếu của chúng ta. Trái với suy nghĩ khá phổ cập, cả 

Á Châu và Tây Phương, Phật Tử không sống theo một lối 

sống cho tiết chế, thiền định và suy ni?m chỉ nhằm những 

mục tiêu tự kỷ để tránh mọi khổ đau. Phật Tử không từ bỏ 

nối dỏi tông đường như một giá trị tối hậu, thay vào dó để 

tìm kiếm viên mãn cho riêng mình. Phật Tử cho là ta không 

bao giờ đạt được viên mãn qua sinh sản, hoặc quan trọng 

hơn, qua sản xuất kinh tế và tiêu thụ; còn việc những theo 

đuổi này có thể phổ cập hay không hoặc là những truyền 

thống xã hội hay tôn giáo có đòi hỏi họ quá cứng rắn hay 

không là điều không quan trọng.Thay vào đó, chúng ta cần 

thực hiện tìềm năng tinh thần của chúng ta. Tìm kiếm mục 

tiêu của cuộc sống qua tiêu thụ hay sinh sản chỉ khuyến 

khích điều mà Phật Tử gọi là ái ngã, một khuynh hướng có 

cội rể sâu xa trong con người, chỉ coi mình là chủ yếu, mà 

cuối cùng chỉ gây khổ đau cho chúng ta.  

 



ĐỖ KIM THÊM 

226 

Đúng hơn, Phật Tử nhìn vấn đề nối dỏi là bình thường 

so với vun bồi và lưu truyền di sản chung của nhân loại và 

cung nhu quyền sinh sản so v?i sự tĩnh lặng và niềm vui 

giác ngộ. Thay vì tìm kiếm tự lưu truyền nòi giống qua sinh 

sản, Phật Tử nổ lực khơi động Bồ Đề Tâm, một hơi ấm 

quan trọng và lòng từ bi vốn có sẳn trong mọi chúng sinh. 

Theo cách nói đầy những ẩn dụ của Phật Giáo cổ truyền, 

chúng ta đã cưu mang Phật Tính (tathagata-garbha= Như 

Lai Mẩu). Chúng ta nguyện phát triển Bồ Đề Tâm với lòng 

từ bi nhằm theo đuổi buông xả toàn diện. Thay vì nhìn vấn 

đề chọn lựa này như một mất mát cá nhân, thì hãy xem đây 

như một tìm thấy bản sắc và mục đích cuả riêng mình đầy 

vui thú trong khi lạc lối lang thang và tìm kiếm di truyền 

không định hướng. "Hôm nay cuộc sống của tôi trở nên có 

giá trị" được đọc trong những nghi thức cầu nguyện tuân 

giử Bồ Đề Tâm, lời nguyện quan trọng trong Phật Giáo Đại 

Thừa. Làm theo lời nguyện này người ta được ca ngợi là đã 

đi vào trong con đường thuộc về gia đình và giòng dỏi của 

giác ngộ  

 

Bồ Đề Tâm được coi như thừa kế chính và là tiềm năng 

cuả mọi sinh vật hữu tình, kể cả con người, thì việc đánh 

thức và nuôi dưởng Bồ Đề Tâm trong từng cá thể cũng như 

khuyến khích phát triển nó trong mọi chúng sinh là điều 

nuôi dưỡng liên tục truyền thống gia đình với tất cả những 

ý nghĩa sâu xa của nó; một ý nghĩa vượt qua mọi giới hạn 

chật hẹp của nòi giống gia đình, bộ lạc, đất nước hay chủng 

tộc.Qua phương cách diển dịch hiện đại thuật ngữ Bồ Đề 

Tâm cho thấy những giá trị này nuôi dưởng sự trường tồn 

những đặc điểm cao quý nhất của chúng ta: Bồ Đề Tâm 

luôn được dịch là “Tâm Thân tỉnh thức”, sư phụ tôi đôi khi 

dịch là "Chủng Tử Giác Ngộ”, một cách dịch nhằm nhấn 

mạnh đến Bồ Để Tâm như một trong những đường nét cố 

hửu căn cơ nhất trong con người và là một di sản cho mọi 

sinh vật hữu tình. Ai có thể lo âu nữa về di truyền nòi giống 

gia đình khi người ta có thể đánh thức, nuôi dưởng và lưu 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

227 

truyền các chủng tử giác ngộ?  

 

Ngược lại, những động lực thúc đẩy sinh sản thường 

hoàn toàn chật hẹp và thiếu sáng suốt. Một vài truyền thống 

tôn giáo đã phê bình tiêu thụ vật chất như phản tác dụng 

tâm linh: Vài truyền thống khác lại cho sinh sản chỉ nhắm 

lòng ích kỷ và cuối cùng thì không toại nguyện; hoặc sinh 

sản quá mức sẽ tạo nên cùng túng về tinh thần hay tâm lý 

cũng giống như tiêu thụ quá mức.Tuy nhiên, Phật Giáo chỉ 

rõ rằng sinh sản được thúc đẩy từ những động lực vị kỷ, 

đặc biệt do những mơ uớc di truyền nòi giống và bành 

trướng tộc họ. Và mơ ước vị kỷ luôn tạo nên đau khổ, đó là 

điều theo giáo lý cơ bản nhất của Phật Giáo. Biểu lộ chổ 

yếu về sự đa cảm của mình và thèm muốn được sinh sôi 

nẩy nở, rồi đặt tên cho nó một cách chính xác hay dẹp bỏ 

những lý tưởng hóa sai lạc về sinh sản quá mức là một điều 

quá trể. Lý tưởng hoá này thuộc về quan điểm cổ vu sinh 

sản, nó thúc đẩy nhiều người chấp nhận sinh sản mà trách 

nhiệm làm cha mẹ không hẳn là một đường hướng quan 

trọng. Cho rằng sinh sản đều có lợi luôn luôn là một ảo 

tưởng, kể cả ngay trong thời kỳ mà mật độ dân số ổn định 

và không hại đến môi sinh; tiếp tục thúc đẩy hay đòi hỏi 

mọi người sinh sản để di truyền nòi giống trong hoàn cảnh 

hiện nay là vô trách nhiệm.  

 

Thường thì các bậc cha mẹ dược thúc đẩy bởi mơ uớc 

duy trì nòi giống, nên cố sao sinh con mình như một bản 

sao chép lại hình ảnh cuả mình, hơn là sinh con và cho 

phép nó tự tìm ra một lối sống cá nhân độc đáo trong cuộc 

đời. Niềm đau khổ bắt nguồn từ những động lực thúc đẩy 

sinh sản như vậy thường không được để ý và kéo dài qua 

nhiều thế hệ. Khi người nào đó được cha mẹ dạy nên có 

con để thay thế cha mẹ và bắt con theo những giá trị và lối 

sống của mình, đó là điều mà tôi không làm được. Tôi đã 

quá quen thuộc vớí những cơn thịnh nộ của cha mẹ giáng 

xuống cho con cái khi nhận ra rằng con cái không còn ràng 



ĐỖ KIM THÊM 

228 

buộc và làm tròn điều mình đặt ra. Kinh sách Phật Giáo 

viết quá nhiều về đề tài này. Thông thường, hiếm muộn là 

cảm xúc nung nấu làm cho người ta ham muốn sinh 

con.Thật ra, tâm trạng của một số người muốn sinh con 

hoàn toàn xa rời sự tĩnh lặng được Phật Giáo đề cao.Tôi 

hoàn toàn nghi ngờ đối về sự quân bình tâm lý và trong 

sạch trong những động lực cuả một số người, khi mà họ 

cần và mong muốn có con. Theo kinh nghiệm của tôi, hầu 

hết giới trẻ có học ở thành phố nghĩ rằng kiểm soát sinh sản 

là vấn đề sinh tử - cả đối với một vài thành phần khác trong 

dân chúng - nhưng những động lực của họ cho sinh sản 

càng nhiều càng tốt là điều không thể nào kiềm chế được. 

Mức chống đối và ngăn ngừa đã nảy ra ý kiến là có lẽ họ bị 

thúc đẩy bởi mơ ước di truyền nòi giống hơn thay vì tu tập 

Bồ Đề Tâm, điều này thuyết phục tôi rằng những nghi ngờ 

của tôi là đúng.Tôi càng đào sâu mối nghi ngờ của mình 

hơn nửa, khi những người này chịu bỏ ra chi phí tốn kém 

và chịu dau để được sinh con, thay vì nhận một đứa con 

nuôi trong những đứa trẻ hiện nay dang cần được nuôi 

dưởng trên thế giớí. Cuối cùng, một số người đã sinh con 

và cũng không hề có những quyết định riêng mình về việc 

này mà chỉ do những áp lực từ tôn giáo, gia đình hay bộ lạc 

đè nặng. Thay vào đó, họ bị thúc đẩy bởi những vị kỷ tập 

thể, mà hoàn toàn không khác gì với vị kỷ cá nhân. Giống 

như mọi hình thức của vị kỷ, vị kỷ tập thể cũng gây ra đau 

khổ.  

 

Khi kêu gọi công nhận việc thúc đẩy sinh sản là không 

thuyết phụ, điều này cũng hàm chứa lời đề cao và công 

nhận giá trị một lối sống không sinh sản, gồm cả lối sống 

luyến ái của người đồng tính và khác tính. Một trong những 

vũ khí tâm lý mạnh nhất cuả phe cổ vu sinh sản là không 

khoan dung cho sự dị biệt trong các lối sống và dèm pha 

những ngưòi có lối sống không giống ai. Những người dù 

không có con cũng cần được đề cao, khi họ có đóng góp to 

lớn vào sự lưu truyền cho những tiếp nối tinh thần giác 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

229 

ngộ, thay vì khai trừ và chỉ trích. Là một phụ nữ luôn hiểu 

rộng để đóng góp những tài năng của tôi trong sinh vật hữu 

tình, tôi có lẽ không cần phải có con. Tôi đã quen với thành 

kiến nhằm chống lại những người đàn bà không muốn con 

do chính họ tự chọn lựa. Khởi đầu là sự cào nhào từ bố mẹ 

đẻ hay bố mẹ chồng khi cho rằng họ mong muốn biết bao 

việc có cháu để nối dỏi và cảm tưởng xấu hổ khi không 

có.Tiếp đến là những phản ứng liên tục cho rằng con cái lơ 

là không theo đuổi ý định có con, và cuối cùng tiếc nuối 

cho là chỉ vì lòng vị kỷ. Rồi thì sự cô đơn, cảm giác bị 

ruồng bỏ bắt nguồn từ bạn bè, vì quá bận rộn với đời sống 

gia đình riêng tư. Và cuối cùng, đặc biệt nhất là hầu hết 

những người đàn ông trung niên ích kỷ, bê tha, mà mục tiêu 

của họ trong mối giao tiếp là lập một gia đình thứ hai với 

những người đàn bà trẻ, lối sống này được một số người 

chấp nhận. Thuyết cổ vũ sinh sản theo phụ hệ có khuynh 

hướng xâu xa dễ đưa tới những định kiến như thế.  

 

Dĩ nhiên, không cần phải nói, sinh sản có thể nằm trong 

một chương trình thích hợp với việc tu tập của Phật Tử và 

nhiều tư tưởng tranh đấu cho phụ nử cuả Phật Tử hiện đaị 

đang khám phá ra những đặc điểm trong việc sinh sản như 

là vấn đề trong tu tập của Phật Tử. Theo quan điểm của tôi, 

sinh sản là một chọn lựa đầy giá trị của Phật Tử và là một 

lối sống chấp nhận được; nó được thúc đẩy bởi những giáo 

lý Phật Giáo nhu vị tha, buông xả, từ bi và Bồ Đề Tâm, 

không phải bởi những đòi hỏi của xã hội và tôn giáo, những 

quy ước hay những phong tục tập quán, những mơ ước bị 

ép buộc, những ngăn trở sinh lý hay là những ước mơ vị kỷ 

di truyền nòi giống.Tôi tin tưởng rằng bậc làm cha mẹ luôn 

có sẳn những động lực thúc đẩy buông xã và từ bi, mặc dầu 

không phải bất cứ ở đâu, các bậc cha mẹ nào cũng đều 

giống nhau.Trong công việc của tôi là một nhà khoa học 

tôn giáo và Phật Tử tranh đấu nữ quyền, tôi luôn nhấn 

mạnh đến nhu cầu giới hạn sinh sản và sản xuất kinh tế, 

cũng như quan tâm đến sự chia sẽ trách nhiệm một cách 



ĐỖ KIM THÊM 

230 

công bình giửa nam và nữ giới để các cu si có thể tu tu tập 

được.  

 

Phật tử đề cao và khích lệ một lối sống buông xả, theo 

Trung Đạo, có tri thức, từ bi và phát triển Bồ Đề Tâm. Tuy 

nhiên, trong một vài quốc gia Phật Giáo, lối sống tu độc 

thân trong các tu viện đuợc ưa chuộng hơn khác lối sống 

khác. Mặc dầu các sử sách của Phật Giáo không ghi đầy đủ 

không phải trong tất cả, mà trong một vài xã hội Phật Giáo, 

sự chọn lựa lối tu (trong tu viện) này rất thích hợp với nữ 

giới, khi họ không còn coi việc sinh con như là làm tròn 

bổn phận nửa, trong khi nam giới lại luôn coi việc nối giõi 

mang bầu là điều toại nguyện. Trong thế giới Phật Giáo 

hiện đại, lối sống tu trọn đời nơi tu viện ít phổ biến và ít 

bền bỉ, nhưng phong trào tu thiền cuả các cư sĩ Phật Giáo 

hiện đang lan rộng mạnh mẻ, không phải chỉ trong Phật Tử 

Tây Phương mà ngay tại Á Châu, không phải chỉ nam mà 

cả nử cư sĩ.Tu tập thiền định nghiêm chỉnh rất là khó khăn 

và mất nhiều thì giờ. Khi các cư sĩ dấn thân vào đường tu 

tập, họ phải giới hạn mọi hoạt động khác vừa kinh tế và sản 

xuất sao cho thích hợp. Cả hai việc tiêu thụ quá mức và 

thặng dư dân số, hai thành tố tác hại đang lan tràn trên thế 

giới có thể được kiềm chế lại cùng lúc, khi ta nhận chân ra 

giá trị của tiềm năng con người hướng về thức giác, từ bi và 

nổ lực thực hiện.  

 

Tri thức gíác ngộ giúp ta nhận ra sự tương thuộc của 

chúng sinh và vượt qua ảo tưởng về sự chọn lựa cá nhân 

mà cho rằng không ảnh hưởng gì đến phần còn lại trong mê 

trận của cuộc đời. Từ bi giác ngộ giúp ta yêu thương chúng 

sinh, mà không hẳn là những người trong gia đình, bộ lạc, 

đất nước hay nòi giống, mà chính vì họ đáng được chăm 

sóc và quan tâm. Phần lớn nổi khổ đau trong thế giới sẽ 

giảm đi đáng kể nếu phuong cách buông xả theo Trung Đạo 

được phổ biến sâu rộng, nó giúp cho con người hiểu phải 

làm gì về tiêu thụ và sinh sản. Theo quan điểm nhà Phật về 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

231 

Bồ Đề Tâm, chủng tử giác ngộ do kế thừa hoặc di truyền từ 

sinh vật hữu tình, không thể bị huỷ diệt, giúp cho cuộc đời 

có ý nghĩa viên mãn khi nó phát triển từ bi và trở nên hữu 

ích, - không phải vì di truyền trong ích kỷ, đù đó là ích kỷ 

cá nhân hay là di truyền gia đinh, bộ lạc hay đất 

nước.Trong trường hợp này, điều không hiểu được là tại 

sao lòng từ bi không được coi như là một cái gì đó mà 

người ta có bổn phận phát huy, nhung đúng hơn, được coi 

như sự kế thừa, mà sẽ khám phá điều này làm cho cuộc đời 

có giá trị và vui thú hơn. Cổ vũ sinh sản khi được coi như 

một bổn phận tôn giáo hay một nghiã vụ có thể không liên 

hệ gì đến với việc một tín đồ lo luu truyền giác ngộ. Bỏ di 

định kiến cổ vũ sinh sản và đề cao những đóng góp cho lưu 

truyền giác ngộ, không phải chỉ vì di truyền thừa tự, con 

người có thể làm và ung dung để trở thành bậc cha mẹ, hay 

có thể sinh con một cách tự do, thoát rời mọi động lực chỉ 

bắt nguồn từ những ràng buộc, bổn phận hay truyền tự 

trong ích kỷ. Còn những người nào làm khác hon, có những 

đóng góp khác quan trọng hon trong thế giới sinh vật hữu 

tình, thì cũng cần được vinh danh tương tự như vậy.  

 

Tình dục và Cảm thông: Vài Bình Luận Của 
Kim Cang Thừa  

 

Kết hợp với việc phê bình của những người giới hạn hay 

từ bỏ sinh sản, thì giáo điều nối dõi tông đường chỉ là một 

trong nguồn quan trọng dựa trên tôn giáo của phong trào cổ 

vũ sinh sản. Những nguồn lập luận dựa trên các cơ sở khác 

thì ít nhất cũng tiềm tàng. Lập luận tôn giáo chống tình dục 

thì quá quen thuộc trong tôn giáo, kể cả trong giới cư sĩ 

Phật Giáo. Những sinh hoạt tình dục thường bị chê trách là 

một cái gì đó có vấn đề, xấu xa hoặc làm tổn hại tâm linh 

con người. Những xấu xa, sợ hải hay ngờ vực xoay quanh 

hoạt động và kinh nghiệm tình dục, tạo nên những lập luận 

hay quy luật tôn giáo, đưa tới những biểu thức hay nối kết 



ĐỖ KIM THÊM 

232 

biểu tượng, mà tất cả đều nhằm cổ vũ sinh sản, và trong đó 

có một vài tác dụng tiêu cực khác. Coi những kinh nghiệm 

tình dục như là một kết quả cần cấm đoán thì sẽ không thể 

nào phát triển tình dục trong ý thức và trách nhiệm.  

 

Điểm đầu tiên của những biểu thức quan trọng này phát 

sinh từ sự sợ hải chuyện tình dục, khi cho là có sự đồng 

nhất giửa tình dục và sinh sản. Trong một vài tôn gíáo niềm 

tin này quá mạnh. Một vài tôn giáo tán thành quan điểm ghi 

nhận mục đích chủ yếu, nếu không nói là giá trị duy nhất, 

cuả tình dục là sinh sản. Hoạt động tình dục mà không 

nhắm tới sinh sản chỉ đưa tới những bại hoại đạo đức hay 

tinh thần cho những ai đam mê tình dục.Tuy nhiên, những 

liên hệ tiềm tàng giửa sinh hoạt tình dục và sinh sản không 

đặt thành vấn đề và không nên tìm hiểu hoặc che lấp. Thủ 

dâm hay luyến ái với người cùng giới hoặc khác giới tính 

để không lo chuyện có con không được khuyến khích hoặc 

lên án.Tuy nhiên, hậu quả cuả những quan điểm này 

thường là lập luận hổ trợ giới cổ vũ sinh sản. Khuyến khích 

người ta nghĩ xấu về tình dục dường như không ngăn trở 

được những hoạt động tình dục một cách đáng kể. Nhưng 

vì người ta được học tập là luôn có mối quan hệ giữa tính 

dục và sinh sản, hoặc vì người ta bị cấm đoán tiến thêm 

một bước để tách biệt hai vấn đề này ra, những quan hệ tình 

dục đưa đến sinh suất cao độ, sẽ tạo nên một tình trạng gia 

tăng dân số quá mức, trong khi tình trạng tử suất lại xuống 

thấp.  

 

Phá vở biểu thức đạo đức giữa tình dục và sinh sản là 

một công việc cốt yếu nhất; cho đến chừng nào mà chuyện 

quan hệ tình dục không sinh sản gây nản lòng hay bị kết án, 

thì tỷ lệ sinh suất còn tiếp tục lên cao. Biểu thức này dể bị 

phá vở khi ta tự hỏi vấn đề nền tảng đâu là chức năng chủ 

yếu của tình dục trong xã hội con người. Điều này rất rỏ, 

khi ta so sánh thái độ tình dục của con người với hầu hết 

các thú vật. Nhiệm vụ chủ yếu của tình dục trong xã hội 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

233 

con người là cảm thông và gắn bó. Không giống như chủng 

loài khác, hoạt động tình dục giửa con người với nhau có 

thể và thừơng xãy ra, kể cả khi không có thai nghén, dù là 

họ muốn, khi phụ nữ không có khả năng thụ thai. Những 

kinh nghiệm tình dục không sinh sản rất quan trọng trong 

sự gắn bó và cảm thông giữa những cặp vợ chồng và cho 

xã hội con người. Thêm vào đó, tình dục, khi đã được hiểu 

biết và kinh qua, là một trong những phương thức mạnh 

nhất trong cảm thông của con người. Thật vậy, sinh sản ít 

quan trọng hơn và thường ít là kết quả của hoạt động tình 

dục hiểu theo nghia cảm thông. Như vậy, khi đề ra quy luật 

quan hệ tình dục phải đưa tới tiềm năng sinh sản, nếu 

không hoạt động tình dục dẫn đến vẩn đục đạo đức hay tâm 

linh, thì thật là điều không thích hợp. Thay vào đó, tình dục 

với ý thức và biết sơ đẳng mọi phương thức kiểm soát sinh 

sản phải được coi là tình dục có đạo đức; hoặc là người ta 

chỉ có ý định mang thai trong trách nhiệm và có điều kiện 

thích hợp; cả hai cần được các tôn giáo khích lệ.  

 

Quan điểm cho rằng tình dục phải đưa tới việc sinh con 

gắn liền đến những biểu thức khác mà trong cách hàm ý 

này cũng coi nhu là một hình thức khác của cổ vũ sinh sản. 

Khi tình dục không thể tách rời ra khỏi sinh sản, và khi 

người đàn bà không có bản sắc giá trị và được đề cao hay 

một vai trò văn hoá nào khác hơn là làm mẹ, thì hầu hết 

những người đàn bà đều muốn được làm mẹ. Thật vậy, bản 

sắc tiêu biểu và quen thuộc giữa phụ nữ và thân phận làm 

mẹ được công nhận là như vậy. Cách đây vài năm thôi, mọi 

người đều cho rằng tính cách thần thánh của người mẹ hẳn 

nhiên là làm cho ngưòi mẹ là Thánh Nữ. Tôi nhớ rõ thái độ 

này khá lan rộng khi tôi bắt đầu học cao học về lịch sử các 

tôn giáo. Tuy nhiên, giả định tất cả mọi bà mẹ là thần thánh 

chứng tỏ cho thấy là ngây thơ và có gắn liền với văn hóa. 

Khi tìm hiểu huyền thoại và biểu tượng về người mẹ thần 

thánh, nhất là thoát ra khỏi những tiêu biểu đặc trưng văn 

hoá về mục đích của phụ nữ, người ta khám phá tính cách 



ĐỖ KIM THÊM 

234 

thần thánh của phụ nữ có nhiều yếu tố khác đóng góp thêm 

vào cho trong đó, thay vì chính là người mẹ. Người mẹ là 

người bạn đời, người bảo vệ, người thầy, người hướng dẩn 

văn hoá, các loại nghệ thuật, bảo trợ tiền của... Những liên 

hệ của họ về các hoạt động văn hoá khác tùy thuộc vào bản 

chất thì cũng không phải nằm trong huyền thoại. Trong 

huyền thoại người ta bắt gặp một vài phụ nử thần thánh có 

sinh hoạt tình dục, nhưng không là những người mẹ hoặc là 

chuyên sinh sản không được đề cập. Hiển nhiên, những 

biểu tượng tôn giáo và huyền thoại về những phụ nữ có 

quan hệ tình dục mà không có con không hổ trợ cho cổ vũ 

sinh sản. Tuy nhiên, chú ý về cứu cánh là tất yếu. Cần phải 

cực kỳ thận trọng trong việc tái tạo tượng trưng thân phận 

làm mẹ trong ý nghĩa tranh đấu cho nữ quyền hiện đại, vì e 

rằng nhiều biểu tượng lại cũng cố thêm những đặc trưng 

cho là nguời đàn bà luôn là người mẹ, hiểu theo nghĩa đen.  

 

Biểu thức thứ ba quan hệ đến sự nuôi nấng trong người 

me , một đặc trưng quá quen thuộc trong tôn giáo cổ 

truyền, văn hoá dân gian và tâm lý học. Hậu quả tiêu cực 

và giới hạn cuả biểu thức này rất đa dạng, không phải vì ít 

nhất nó là đường lối mà biểu thức này giử vai trò trong 

chương trình hành động của giới cổ vu sinh sàn. Nếu nuôi 

dưỡng được định nghĩa một cách hạn hẹp, thì người nào 

muốn nuôi duởng sẽ thấy là không có cách nào khác hơn là 

chon lựa con đường làm bậc cha mẹ. Phương thức giửa 

nuôi dưởng con và làm cha mẹ hổ trợ cho định kiến chống 

lại giới không con đã được thảo luận, bởi vì thật dể dàng 

cáo buộc rằng họ là ích kỷ và không nuôi nấng. Tuy nhiên, 

điều hàm chứa quan trọng nhất trong phương thức này là sự 

hiểu biết giới hạn về nuôi dưởng. Nếu nuôi dưởng quan hệ 

chặt chẻ với điều kiện làm mẹ, thì các sự chăm sóc khác 

đều không được coi là nuôi dạy và cũng không còn khích lệ 

nửa, đặc biệt là ở những bậc nam giới. Giả đoán rằng dạy 

dỗ là một công việc chuyên môn hay một độc quyền và 

trọng trách cuả bà mẹ, đây là một di sản nguy hiểm nhất 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

235 

của những đặc trưng theo chế độ phụ hệ. Vì sức mạnh của 

khuôn mẩu này, người ta thường cho rằng khi các bà theo 

các phong trào tranh đấu nữ quyền không muốn lệ thuộc 

khuôn mẩu phụ hệ, cũng sẽ không nuôi dưỡng con cái. 

Nhưng hiển nhiên, những phê phán về các bà theo phong 

trào này không hẳn là chỉ trích vấn đề dạy dỗ thôi. Đó là 

một phê phán về những cung cách mà nam giới được miễn 

cho việc dạy dổ, mà chỉ giới hạn công việc cham sóc cho 

nữ giới, và rồi giam hảm họ trong ngục tù với vai trò trong 

khuôn mẩu phụ hệ. Tranh đấu cho nữ quyền không hẳn chỉ 

là giới hạn dạy dỗ hay ngay cả làm cản trở cho công việc 

ấy, nhưng là phải công nhận tính đa dạng của mọi hình thái 

nuôi dưởng và kỳ vọng rộng điều ấy được mọi người trong 

xã hội chấp nhận. Vì cham sóc là quý báo và thiết yếu cho 

sinh tồn con người, điều chỉ trích là những tư tưởng của 

chúng ta về những gì có nghiã là nuôi nấng phải vượt qua 

hình ảnh của nguòi làm mẹ, mà hướng tới những hoạt động 

khác như dạy dổ, chửa trị, chăm sóc môi trường, dấn thân 

vào những hoạt động xã hội.Tất cả con người, kể cả nam 

giới, đều được định nghiã là những người trực tiếp và 

hướng dẩn những kỷ thuật nuôi dưởng, hơn là giao khoán 

công việc này cho các bà mẹ, đây cũng là điều quan trọng 

không kém.  

 

Vì một vài nguồn gốc của sự sợ hải, nghi ngờ và tội lổi 

về tình dục dựa trên trong tôn giáo, một loại gải pháp theo 

tôn giáo, mà đúng hơn là cần có một giải pháp thế tục và 

tâm lý. Quan điểm tình dục phải có ý nghiã đối vớí việc 

thảo luận về đạo đức tôn giáo, dân số, tiêu thụ và môi 

trường. Đánh giá tình dục theo tôn giáo như một biểu tượng 

thiêng liêng và kinh nghiệm này sẽ giúp nhiều hơn là gây 

tổn hại đến phát triển tâm linh, điều này cần nên đưa vào 

trong những nhận xét liên quan trong diễn đàn này. Kim 

Cang Thừa Phật Giáo, một hình thái cuối cùng cuả Phật 

Giáo Ấn Độ được phát triển, mà ngày nay rất quan trọng tại 

Tây Tạng và càng trở nên có ý nghiã tại Tây Phương, bao 



ĐỖ KIM THÊM 

236 

gồm như cả một giãi pháp... Không cần phải nói, điều chủ 

yếu là thảo luận về Kim Cang Thừa Phật Giáo phải tách rời 

ra khỏi những chuyện khêu gợi dục tình, mà thật sự làm 

căn gốc cho sợ hải và tội lổi về tình dục.  

 

Biểu tượng và thực hành tình dục thanh cao, như đã 

được tìm thấy trong Kim Cang Thừa Phật Giáo Tây Tạng là 

điều hoàn toàn xa lạ trong các truyền thống tôn giáo, kể cả 

những truyền thống đã quen thuộc với quần chúng phương 

Tây. Trong Kim Cang Thừa Phật Giáo có một ưu điểm 

quen được sánh đôi, trí thức và từ bi được nhân cách hoá 

như là đàn ông và đàn bà. Không những cả hai được nhân 

cách hóa, cả hai được tô vẻ và tạc tượng khi họ yêu nhau, 

thường được gọi là những hình tượng yab-yum. Hình tượng 

này thường được sử dụng làm cơ bản cho tu tập suy niệm 

và thiền định, kể cả tự tưởng tượng khi cặp này đang yêu 

nhau. Sau một vài năm làm việc với những hình tượng này 

cá nhân tôi hoàn toàn bị thu hút bởi sức mạnh khai phóng 

và an lạc trong các biểu tượng này. Thay vì coi tình dục là 

một chuyện riêng tư và một cái gì đó rắc rối, có lẽ là sự xoá 

tội, tình dục cần phải được mô tả công khai như một biểu 

tượng của chân lý tôn giáo thâm sâu nhất và như một thực 

tập thiền định cho việc phát triển sự giác ngộ bẩm sinh của 

con người  

 

Một trong những ám chỉ sâu xa nhất cuả hình tượng 

yab-yum và chủ điểm của nó là mối quan hệ nền tảng của 

con người, thực tại này thường được biểu tượng hoá nhu là 

mối quan hệ chồng vợ bình đẳng, nam và nữ được coi như 

hai người bạn đời, cùng hợp tác và cùng chung vui với 

nhau. Điều này tương phản rõ nét với khuynh hướng nhằm 

giới hạn biểu tượng tôn giáo trong mối quan hệ cha mẹ với 

con cái hoặc là như giửa Đức Chúa Cha và Con hay Đức 

Mẹ va Con. Đây là điểm quen thuộc trong các truyền thống 

tôn giáo. Nó cũng tương phản mạnh mẽ đối với sự ghê tởm 

của tình dục kỳ diệu, mà cũng là một vấn đề trong các tôn 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

237 

giáo này. Ngườì ta phải suy đoán rằng ca ngợi công khai 

tình dục như là kinh nghiệm thiêng liêng và tạo thông cảm 

và chuyển hoá sâu xa giữa đôi bạn tâm linh, nó sẽ làm suy 

giảm đáng kể thuyết cổ vu sinh sản, mà thuyết này dựa trên 

niềm tin tình dục mà không sinh sản là sai lầm.  

 

Trong phạm vi những quan hệ nhân sinh hơn là những 

biểu tượng tôn giáo- tới một chừng mực mà cả hai có thể 

tách ra được-, biểu tượng này, theo Kim Cang Thừa Phật 

Giáo, đã dẩn nam và nữ đến một khà năng kết hợp thành 

đôi vợ chồng cùng trong tâm linh và cùng theo một pháp 

môn. (Vấn đề đồng tình luyến ái có thể được không là một 

câu hỏi khó trả lời). Mối quan hệ như thế không phải là 

những thoả thuận riêng tư thông thường hoặc dự phóng 

lãng mạn và khao khát, mà là một tình bạn đồng song, một 

sự giúp đở lẩn nhau trên con đường tu tập tâm linh. Tình 

dục được coi như một yếu tố nội tại, nhưng không hẳn là nề 

tảng cho một mối quan hệ như thế. Dầu tương đối bí 

truyền, mối quan hệ này đã và đang được công nhận và đề 

cao trong Kim Cang Thừa Phật Giáo Bắc Ấn Độ cũng như 

Phật Giáo Tây Tạng. Phật Tử Tây Phương bắt đầu khám 

phá hoặc khám phá lại tiềm năng này, một khả năng kết 

hợp vợ chồng như một mối quan hệ đồng môn giữa hai con 

người cùng tìm kiếm một con đường và cũng là một 

phương cách tìm hiểu và cảm thông với Ềtha nhânỂ sâu 

thẩm trong thế giới hiện tượng. Xưng tụng mối quan hệ này 

sẽ làm giảm đi đáng kể những thành kiến cuả giới đề cao 

sinh sản khi đề cập tới vai trò tình dục trong đời sống con 

người, cũng như đóng góp quan trọng vào việc tạo lập một 

khuôn mẩu trong tình tương quan đầy lành mạnh, trân trọng 

và bình đẳng giữa nam nữ. 

 
. 



 

238 

 
 
 
 
 
 

CHƯƠNG 6 
 

MỐI QUAN HỆ VĂN HÓA GIỮA TRUNG 
HOA VÀ ẤN ĐỘ 

 
1.  
 

Mối quan hệ trí thức giữa Trung Hoa và Ấn Độ kéo dài 

từ hơn hai ngàn năm và đã để lại những ảnh hưởng sâu đậm 

trong lịch sử của hai nước, nhưng hiện nay điều này hầu 

như bị lãng quên. Nếu có đề tài nào còn gây được chú ý, đó 

chỉ là do những tác giả có quan tâm đến lịch sử tôn giáo, 

đặc biệt là lịch sử Phật giáo, một tôn giáo từ Ấn Độ du 

nhập sang Trung Hoa từ thế kỷ thứ nhất. Khi đó, Phật giáo 

đã trở thành một sức mạnh quan trọng, nhưng khoảng hơn 

ngàn năm sau, bị Khổng giáo và Lão giáo thay thế. Nhưng 

tôn giáo chỉ là một phần trong lịch sử bao la của Trung Hoa 

và Ấn Độ trong thiên niên kỷ đầu tiên. Một sự hiểu biết 

toàn diện hơn về mối quan hệ này là tối cần thiết, không 

những giúp chúng ta hiểu rõ hơn về lịch sử một phần ba 

dân số thế giới, mà còn cần bởi vì mối bang giao của hai 

nước này rất quan trọng trong các vấn đề chính trị và xã hội 

hiện nay.  



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

239 

 

Một điều chắc chắn tôn giáo là một nguồn gốc chủ yếu 

trong sự tiếp xúc giữa Trung Hoa và Ấn Độ, và Phật giáo là 

trọng tâm cho những giao lưu giữa con người và tư tưởng 

của hai nước. Nhưng Phật giáo không những giới hạn ảnh 

hưởng trong phạm vi tôn giáo, mà còn gây tác động trên 

các lãnh vực thế tục khác như khoa học, toán học, văn 

chương, ngôn ngữ, kiến trúc, y khoa và âm nhạc. Qua các 

du ký của người Trung Hoa tham quan Ấn Độ, thí dụ như 

Pháp Hiển vào thế kỷ thứ V, Huyền Trang và Nghĩa Tịnh 

vào thế kỷ thứ VII, cho chúng ta thấy mối quan tâm của họ 

không chỉ là lý thuyết hay thực hành Phật giáo.[1] Cũng 

tương tự như vậy, những học giả người Ấn Độ du hành 

sang Trung Hoa, đặc biệt vào thế kỷ thứ VII và thứ VIII, 

không chỉ thuần là bậc tu hành, mà trong số nhóm người 

này còn có nhiều người với nghề nghiệp khác như các nhà 

thiên văn và toán học. Vào thế kỷ thứ VIII, một nhà thiên 

văn học người Ấn Độ tên là Cồ Đàm Sĩ Đạt Ta đã trở thành 

chủ tịch Ủy ban Thiên văn tại Trung Hoa.  

 

Những sự phong phú và đa dạng của các mối quan hệ trí 

thức này bị chìm vào lãng quên qua thời gian. Hiện nay, sự 

lơ là này còn ngày càng nhiều, bởi vì người ta có khuynh 

hướng phân loại dân chúng thế giới qua các nền văn minh 

khác nhau, mà chủ yếu là định nghĩa theo tiêu chuẩn tôn 

giáo. Một thí dụ quen thuộc nhất là lí thuyết của Samuel 

Huntington. Ông ta phân chia thế giới theo tiêu chuẩn văn 

minh Tây phương, Hồi giáo và Ấn độ giáo. Do đó, người ta 

có khuynh hướng chỉ tìm hiểu con người qua tín ngưỡng 

tôn giáo, mà phần lớn những yếu tố này không thể nắm bắt 

được. Quan điểm chật hẹp này là một điều tác hại, đặc biệt 

nó không giúp chúng ta tìm hiểu về những khía cạnh khác 

của lịch sử tư tưởng một cách toàn diện hơn. Thí dụ như 

hiện nay có nhiều người còn thành kiến rằng lịch sử của 

người Hồi phần chủ yếu là dựa vào lịch sử Hồi giáo. Quan 

điểm này coi nhẹ những phát triển về khoa học tự nhiên, 



ĐỖ KIM THÊM 

240 

toán học và văn chương thu lượm đưọc qua những thành 

quả của giới trí thức người Hồi, đặc biệt trong khoảng thời 

gian từ giữa thế kỷ thứ VIII đến thế kỷ XIII. Hậu quả của 

cái nhìn hạn hẹp thuần tôn giáo này giúp cho thành phần 

hoạt động cực đoan bất mãn đi tới chỗ suy nghĩ cực kỳ kiêu 

ngạo về sự thuần khiết của Hồi giáo, thay vì hãnh diện lịch 

sử Á Rập dựa trên sự phong phú và đa dạng. Tại Ấn Độ 

cũng vậy, những người Hindu cực đoan cố tình giản lược 

nền văn hoá Ấn Độ đa dạng chỉ là văn hóa Hindu, và chỉ 

thích sử dụng khái niệm này, đó là một đặc điểm chung của 

lý thuyết gia Huntington và những chính trị gia Hindu.  

 

Còn một khuynh hướng thứ hai cho là có một sư tương 

phản lạ lùng và sai lầm trong việc tìm hiểu và diễn đạt 

những tư tưởng của Tây phương và không phải Tây 

phương. Khi giải thích những công trình không phải Tây 

phương, các nhà bình luận thưòng có khuynh hướng xem 

tôn giáo đóng một vai trò quan trọng, và họ quên đi những 

khía cạnh thế tục khác của các công trình này.Thí dụ như 

có một số ít người coi những công trình khoa học của Issac 

Newton trước hết phải hiểu theo ý nghĩa của Thiên Chúa 

giáo, dù hiển nhiên Newton là một tín đồ Thiên Chúa giáo. 

Phần đông người khác lại không xác quyết rằng những 

đóng góp khoa học của Newton cần được giải thích theo 

chiều hướng của ánh sáng thần bí học. Chính những suy 

đoán nhuốm màu thần bí đã có một ý nghĩa quan trọng và 

đã thúc đẩy ông theo đuổi những công trình này.  

 

Khi nói về những nền văn hóa không phải Tây phương, 

người ta có một cái nhìn khác biệt. Ở đây chủ thuyết giản 

lược vào tôn giáo có ảnh hưởng sâu đậm. Nhiều học giả 

thường cho rằng các công trình nghiên cứu quy mô của các 

học giả Phật giáo, hay của các môn đệ theo Mật tông, chỉ 

có thể hiểu được một cách đúng đắn, khi người ta hiểu 

được giáo lý và các phương thức tu tập.  

 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

241 

2.  

 

Mối quan hệ giữa Trung Hoa và Ấn Độ được khởi đầu, 

không phải là Phật giáo mà là thương mại. Từ hơn hai ngàn 

năm trước, thói quen tiêu thụ của người Ấn, đặc biệt là giới 

nhà giàu, bị ảnh hưởng sâu xa từ những tân tiến của Trung 

Hoa. Trong một tài liệu nghiên cứu về tình hình kinh tế và 

chính trị của Kautila, học giả về tiếng Sanskrit, soạn thảo 

vào thế kỷ thứ IV trước Công nguyên, và được bổ sung 

thêm vào vài thế kỷ sau đó, thì tơ lụa của Trung Hoa là một 

trong những sản phẩm hiếm quí. Ngay trong thiên hùng ca 

cổ Mahabharata và trong “bộ luật về Manu” thì tơ lụa của 

Trung Hoa được đề cập tới như là những quà tặng.  

 

Theo nhiều danh tác bằng tiếng Sanskrit vào đầu thiên 

niên kỷ đầu tiên thì phẩm chất của các sản phẩm Trung Hoa 

được đề cao, ngay trong kịch bản “Sakuntala” do Kaladasa 

soạn ra vào thế kỷ thứ V cũng có đề cập, ông có lẽ là một 

nhà thơ và soạn kịch tài hoa nhất trong văn chương cổ điển 

tiếng Sanskrit. Qua kịch bản này thì vua Dusyanat, trong 

một chuyến đi săn, đã gặp một thiếu nữ đẹp tuyệt trần tên là 

Sakuntala. Ông thú nhận yêu nàng say đắm bằng cách tự ví 

von với chiếc cờ bằng lụa phất phơ trong gió:  

 

Thân tôi tiến về phía trước,  

lòng tôi chùng lại và thoái lui  

như dải lụa đào  

đang phất phơ trong gió  

 

Trong kịch bản “Harsacarita”, do Bana soạn ra từ thế kỷ 

thứ VII, nàng Rajyasri xinh đẹp đã mang trang phục lộng 

lẫy của mình bằng lụa Trung Hoa trong ngày hôn lễ. Trong 

văn chương Sanskrit thời kỳ này, có vô số bằng chứng khác 

nói về những sản phẩm của Trung Hoa du nhập vào Ấn Độ, 

thí dụ như long não, son, hàng da quí, táo và đào.  

 



ĐỖ KIM THÊM 

242 

Trong khi Trung Hoa cung ứng cho Ấn Độ từ trên 2000 

năm những sản phẩm vật chất thì Ấn Độ đã du nhập Phật 

giáo sang Trung Hoa, ít nhất là vào đầu thế kỷ thứ nhất. 

Lúc đó, theo lời mời của hoàng đế Mingdi thời nhà Hán, 

hai vị sư người Ấn, Dharmaraska và Kasyapa Matanga, đã 

du hành sang Trung Hoa. Sau đó cho đến thế kỷ XI, có vô 

số học giả và sư tăng người Ấn đã tiếp tục đến Trung Hoa. 

Hằng trăm dịch giả và học giả đã chuyển các kinh điển từ 

tiếng Sanskrit sang Hoa ngữ. Công trình phiên dịch tiến 

hành với một tốc độ đáng ngạc nhiên. Mặc dầu làn sóng 

dịch thuật này chấm dứt vào cuối thế kỷ XI, khoảng giữa 

năm 982 đến năm 1011, có chừng hơn 200 bộ kinh từ tiếng 

Sanskrit được dịch.  

 

Học giả đầu tiên đã viết rất chi tiết về chuyến du hành 

Ấn Độ của mình là Pháp Hiển. Ông gốc ở miền Hoa Nam, 

sang Ấn thỉnh kinh Phật, để sau này về dịch lại. Sau một 

chuyến đi gian khổ hướng về Bắc Ấn, xuyên qua vùng 

Khotan, nơi Phật giáo có ảnh hưởng mạnh, ông đã đến Ấn 

Độ vào năn 401. Mười năm sau ông trở về bằng đường 

biển. Khi vượt qua cửa khẩu sông Hằng, không xa với 

Calcuta ngày nay, ông cũng đã thăm Sri Lanka theo Phật 

giáo và Java theo Hồi giáo. Trong mười năm ở Ấn Độ, 

Pháp Hiển đã chiêm bái nhiều nơi, sưu tầm nhiều tài liệu, 

và sau đó dịch sang Hoa ngữ. Trong cuốn Phật quốc ký lục, 

ông đã mô tả khá chi tiết về Ấn Độ và Sri Lanka. Pháp 

Hiển cũng lưu lại nhiều năm ở Patalipura (Patna), nơi ông 

không những nghiên cứu kinh điển Phật giáo mà còn mà 

còn học hỏi về ngôn ngữ và văn chương. Như chúng ta sẽ 

thấy sau này, ông còn quan tâm đến hệ thống y tế của Ấn 

Độ.  

 

Nhưng Huyền Trang là tăng khách nổi tiếng nhất từ 

Trung Hoa thăm Ấn Độ vào thế kỷ thứ VII. Học giả này đã 

đi trong 16 năm dài xuyên qua Ấn Độ để thỉnh kinh Phật, 

và để sau đó lúc về Trung Hoa dịch lại. Ông cũng đã lưu lại 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

243 

nhiều năm ở Na Lan Đà, một tu viện nổi tiếng, không xa 

Patna lắm. Lúc ở Na Lan Đà, ngoài việc nghiên cứu Phật 

giáo ra, Huyền Trang còn tham khảo các lãnh vực y khoa, 

triết học, luận lý, toán học, thiên văn và ngữ pháp. Lúc về 

Trung Hoa, ông được hoàng đế nghinh đón trọng thể.[2] 

Nghĩa Tịnh, một vị sư đến Ấn Độ sau Huyền Trang, cũng 

lưu lại Na Lan Đà, ngoài nghiên cứu Phật giáo của mình, 

ông còn tìm hiểu thêm y khoa và y tế công cộng.  

 

3.  

 

Công trình dịch thuật kinh điển Phật giáo của Nghĩa 

Tịnh gồm có cả những bài kinh của các tín đồ Mật tông mà 

truyền thống bí truyền giữ một vai trò quan trọng trong 

thiền định. Mật tông đã có ảnh hưởng mạnh tại Trung Hoa 

vào thế kỷ thứ VII và VIII. Các học giả theo Mật tông quan 

tâm đặc biệt đến toán học, có lẽ thoạt đầu vì có sự liên hệ 

trong sự màu nhiệm của Mật tông với các con số. Những 

nhà toán học Mật tông cũng ảnh hưởng mạnh đến toán học 

Trung Hoa.  

 

Theo Joseph Needam thì Nghĩa Tịnh (672-717) là đồ đệ 

quan trọng nhất của Mật tông và là một nhà thiên văn và 

toán học Trung Hoa tài hoa nhất vào thời ấy.[3] Là một tu 

sĩ, ông thông thạo Sanskrit và am tường toán học Ấn Độ. 

Nhưng nếu cho rằng những công trình toán học của ông bị 

ảnh hưởng từ Phật giáo, quả là một điều sai lầm. Là một 

nhà toán học, và do sự tình cờ, trở thành một môn đệ của 

Mật tông, những phân tích toán học của ông không liên hệ 

gì đến tông phái này. Ông giải những bài toán cổ điển bằng 

cách tính ra tổng số những tính huống có thể xảy ra trong 

một bàn cờ tướng. Ông quan tâm đặc biệt đến cách tính để 

làm lịch, và theo lịnh của nhà vua, ông cũng triển khai một 

loại lịch mới cho Trung Hoa.  

 

Những nhà thiên văn người Ấn Độ sống ở Trung Hoa 



ĐỖ KIM THÊM 

244 

vào thế kỷ thứ VIII nghiên cứu đặc biệt khoa học về làm 

lịch. Họ cũng biết sử dụng các phương pháp triển khai của 

lượng giác, đã hình thành trước đó tại Ấn Độ. Thành tựu 

này vượt xa hơn cả lượng giác tại Ấn Độ mà nó bắt nguồn 

từ nguồn Hy Lạp. Cũng chính trong thời kỳ này, thiên văn 

và toán học Ấn Độ, kể cả lượng giác, đã ảnh hưỏng đến 

toán học và khoa học của thế giới Á Rập, qua công trình 

dịch thuật của Aryabhata, Varahamihira, Brahmagupta và 

nhiều người khác nữa.  

 

Tư liệu của Trung Hoa cho thấy, nhiều nhà thiên văn và 

toán học Ấn Độ đã giữ nhiều chức vụ quan trọng trong thời 

kỳ này tại thủ đô Trung Hoa. Một trong số người này là Cồ 

Đàm, ngài không những chỉ giữ chức vụ Chủ tịch Ủy ban 

Thiên văn Trung Hoa, mà còn trước tác nhiều bảng tổng 

kết nổi tiếng về thiên văn, Kayvan Zahnjing, một danh tác 

cổ điển vào thế kỷ thứ VIII. Ngài đã phóng tác một vài một 

công trình thiên văn của Ấn Độ và phổ biến tại Trung Hoa. 

Một trong số những tác phẩm này là Juizhi li, nói về cách 

soạn lịch thuộc về hành tinh ở Ấn Độ. Tài liệu này căn cứ 

vào một kinh sách cổ điển Sanskrit, được nhà toán học Ấn 

Độ Vaharamihira trước tác vào khoảng năm 55 sau Công 

nguyên. Đây là công trình chủ yếu nhắm vào việc hướng 

dẫn kỹ thuật toán học cho việc ước tính những khoảng thời 

gian của nhật và nguyệt thực, dựa trên đường kính của mặt 

trăng, và những thông số liên hệ khác. Những kỹ thuật liên 

hệ đề ra những phương pháp này do Aryabhata lập ra vào 

cuối thế kỷ thứ V, sau này được các môn đệ triển khai, đặc 

biệt là Varahamihira và Bramaguta.[4]  

 

Yang Jingfen, một nhà thiên văn học Trung Hoa vào thế 

kỷ thứ VIII, đã mô tả nguồn gốc Ấn Độ của ngành thiên 

văn Trung Hoa như sau:  

 

“Ai muốn biết về vị trí của ngũ hành tinh, đều phải chấp 

nhận phương pháp soạn lịch của Ấn Độ. …Chúng ta có ba 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

245 

nhóm học giả về chuyên về lịch Ấn Độ, Chiayeh, Cồ Đàm 

và Chumoli, cả ba đều làm việc tại ủy ban thiên văn... 

Nhưng phương pháp phổ biến nhất là của Cồ Đàm, cùng 

kết hợp với công trình ‘một nghệ thuật vĩ đại’, do chính 

quyền đề ra”.[5]  

 

Những nhà thiên văn học Ấn Độ nêu trên đã không đến 

Trung Hoa nếu không có mối quan hệ trước đó với Phật 

giáo. Nhưng những đóng góp này không thể chủ yếu gọi là 

công trình cho Phật giáo.  

 

4.  

 

Trong các tài liệu về văn hóa và văn minh, đã có nhiều 

đề tài thảo luận đặc biệt cáo giác về sự cô lập của văn hóa 

Trung Hoa và những nghi ngờ các tư tưởng ngoại nhập. 

Quan điểm này được viện dẫn trong những năm gần đây để 

giải thích sự chống đối của Trung Hoa trước những phong 

trào đòi hỏi dân chủ hóa. Tuy nhiên, sự giải thích đơn giản 

này không nói lên được tại sao Trung Hoa sẵn sàng chấp 

nhận nền kinh tế thị trường trong nước và tại hải ngoại tiếp 

theo những cải cách kinh tế của năm 1979, trong khi đó, 

giới lãnh đạo lại kiên quyết không đồng ý cải cách dân chủ 

chánh trị. Trên bình diện trí thức, Trung Hoa thật ra không 

hề tự cô lập như thường được người ngoài suy đoán. Sự 

thật ở đây khác hẳn.  

 

Về điểm này, mối quan hệ của Trung Hoa và Ấn Độ 

đóng một vai trò quan trọng. Ấn Độ là quốc gia duy nhất 

trong thế giới bên ngoài mà các học giả Trung Hoa đến để 

học tập. Điều này đã xảy ra. Chúng ta ghi nhận được hơn 

hai trăm học giả lỗi lạc Trung Hoa đã lưu trú một thời gian 

dài ở Ấn Độ. Trong nửa hậu bán của thiên niên kỷ đầu, 

người Trung Hoa chủ yếu đi thỉnh kinh Phật và tư liệu bằng 

tiếng Sanskrit, nhưng họ cũng quan tâm đến các lãnh vực 

khác. Một vài ảnh hưởng của Ấn Độ thể hiện rõ, thí dụ như 



ĐỖ KIM THÊM 

246 

sử dụng những thuật ngữ và khái niệm thiền bắt nguồn từ 

dhyana, cũng như đề tài kịch nghệ Trung Hoa bắt nguồn từ 

các chuyện kể bằng tiếng Sanskrit, như chuyện tiên nữ rải 

hoa.[6] Học giả Hoa Kỳ John KIeschnick đã chứng minh 

rằng kiến trúc về chùa chiền và cầu cống của Trung Hoa 

phần lớn đều chịu ảnh hưởng Phật giáo Ấn Độ. [7]  

 

Dĩ nhiên sự giao lưu kiến thức giữa Trung Hoa và Ấn 

Độ đi theo hai chiều. Joseph Needham đã thử liệt kê một 

danh sách những ý niệm toán học từ Trung Hoa lan truyền 

sang Ấn Độ. Ông lập luận rằng đã có nhiều ý niệm từ 

Trung Hoa đến Ấn Độ hơn là ngược lại. Ấn Độ tiếp nhận 

nhiều hơn trong việc giao lưu hai nền văn hóa.[8] Vì thiếu 

bằng chứng trực tiếp về sự giao lưu tư tưởng đặc thù, với 

chiều hướng riêng biệt nào, giữa hai nước, nên Needham 

cho là tư tưởng di động từ một nước khi người ta tìm ra 

những chứng tích đầu tiên cho sự sử dụng. Phương pháp 

này bị các nhà sử học và khoa học khác mạnh bạo phê bình, 

như Jean Claude Martzloff. [9] Điều hiển nhiên là tư liệu 

chứng minh tại Ấn Độ hầu như đã mất đi rất nhiều so với 

Trung Hoa.[10] Nhưng điều quan trọng nhất thật ra là đã có 

quá nhiều giao lưu tư tưởng về toán học, khoa học, cũng 

như những đề tài không liên quan gì đến tôn giáo giữa hai 

nước.  

 

5.  

 

Việc trao đổi tư tưởng và kỹ năng trong toán học và 

khoa học vẫn còn là trọng điểm trong thế giới mậu dịch 

hiện nay, cho dù chỉ quan hệ đến sự phát triển công nghệ 

thông tin, hay những phương thức công nghiệp hiện đại. Có 

lẽ, điều không được sáng tỏ hiện nay, là cả hai nước đã học 

hỏi lẫn nhau như thế nào, trong việc mở rộng phạm vi 

truyền thông công cộng và cải thiện các phương thức y tế 

công cộng. Nhưng hai khía cạnh này đã rất quan trọng 

trong mối quan hệ trí thức giữa Trung Hoa và Ấn Độ trong 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

247 

thiên niên kỷ đầu tiên mà đến nay vẫn còn đóng vai trò chủ 

yếu.  

 

Về phần tôn giáo, Phật giáo ngay từ khởi thủy đã có hai 

đặc điểm được xem là đặc biệt: thuyết bất khả tri và nhiệt 

tình tham gia thảo luận các vấn đề công cộng. Theo sử liệu, 

những cuộc họp công khai đầu tiên nhằm giải quyết các 

vấn đề tranh chấp về tự do tín ngưỡng và các vấn đề khác, 

đã xảy ra tại Ấn Độ, trong các đại hội Phật tử được tổ chức 

chặt chẽ, nơi các tín đồ tranh luận những quan điểm dị biệt 

nhau. Một đại hội kết tập được tổ chức lần đầu tiên tại 

Thành Vương Xá (Rajagriha) sau ngày Phật nhập Niết bàn, 

cách đây vào khoảng 2500 năm. Đại hội kết tập lần thứ ba, 

được tổ chức tại thủ đô Patna, dưới sự chủ trì của hoàng đế 

A dục (Askosa), vào thế kỷ thứ II trước Công nguyên. Vua 

A Dục cũng đã điển chế và cho lưu hành những quy luật 

đầu tiên liên quan đến những cuộc thảo luận công cộng, 

đây là một bản văn loại xưa nhất về “Quy Luật Trật Tự của 

Robert.” Thí dụ như ông đòi hỏi rằng cần giới hạn sự phát 

biểu để tránh tự ca ngợi tông phái của mình và tránh nhục 

mạ đến tông phái khác trong một thời điểm không thích 

hợp. Những nhiệt tình phát biểu nên thận trọng, ngay cả 

trong những thời điểm phù hợp nhất. 

 

 

 

Những cuộc thảo luận công khai và có lập luận hợp lý là 

trọng tâm của nền dân chủ (như John Stuart Mill, John 

Rawls và Jürgen Habermas, ba người chính trong số nhiều 

người khác, đã từng lập luận). Thực ra, nguồn gốc của dân 

chủ bắt nguồn một phần từ trong truyền thống thảo luận 

công cộng, mà tại Ấn Độ, Trung Hoa, Nhật Bản, Đại Hàn 

và nhiều nơi khác ở Á châu đã hấp thụ được tinh thần đối 

thoại trong Phật giáo. Đây là một điều giải thích tại sao 

những thử nghiệm về ngành in sách tại Trung Hoa, Đại 

Hàn và Nhật Bản thoạt đầu do những Phật tử đảm 



ĐỖ KIM THÊM 

248 

nhận.[11] Cuốn sách in đầu tiên trên thế giới, đúng hơn là 

cuốn sách in đầu tiên mà đến ngày nay đưọc ghi nhận, là 

bản dịch kinh Kim Cang từ Sanskrit sang Hoa Ngữ, được in 

vào năm 868 sau Công nguyên. Mặc dù kinh Kim Cang là 

một kinh điển thuần túy tôn giáo, nhưng đây là một cống 

hiến đáng ca ngợi vào thế kỷ thứ IX. Theo lời tựa, đây là 

một tác phẩm phân phối miễn phí cho đại chúng, trong một 

chương trình giáo dục dân chúng.  

 

John Kieschninich ghi nhận rằng một trong những lý do 

về tầm quan trọng của kinh điển trong truyền thống Phật 

giáo Trung Hoa dựa trên niềm tin cho là người ta sẽ tạo 

phúc đức trong việc phổ biến kinh sách. Ông cũng lập luận 

rằng niềm tin này bắt nguồn từ Ấn Độ. [12] Có nhiều cơ sở 

cho quan điểm này, chắc một điều là có một mối quan hệ 

thông cảm sâu xa giữa vua A dục, cũng là một Phật tử, và 

đại chúng. Vị vua này cũng đã dựng nên những bia đá lớn, 

ghi các luật đạo đức công cộng, có cả luật về lập luận  

 

Sự phát triển ngành in đã có những kết quả đáng kể 

trong việc phát triển dân chủ. Nhưng trong ngắn hạn nó mở 

ra những khả năng mới cho những cuộc thảo luận công 

khai và gây những tác động sâu xa trong sinh hoạt xã hội 

và chính trị tại Trung Hoa. Trong số những yếu tố khác, 

phải kể đến ảnh hưởng của nền giáo dục Khổng giáo tân 

thời. Như Theodore de Bary ghi nhận: “Giáo dục phụ nữ 

đạt được một tầm quan trọng mới nhờ vào sự khai thông 

giáo dục trong thời nhà Tống, và mở rộng giáo dục Khổng 

giáo thời nhà Minh, được ghi nhận bằng sự phát triển của 

ngành in, xóa nạn mù chữ và giáo dục học đường.” [13]  

 

6.  

 

Mối quan hệ giữa Trung Hoa và Ấn Độ trong lãnh vực y 

tế công cộng rất quan trọng, nhưng ít được biết tới. Sau khi 

Pháp Hiển tới Ấn Độ vào năm 401 sau Công nguyên, ông 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

249 

quan tâm tới các công tác về chăm sóc y tế công cộng. 

Những cơ sở y tế phục vụ công cộng tại thành phố Patna 

vào thế kỷ thứ V đã gây cho ông những ấn tượng tốt đẹp:  

 

“Những người nghèo và bất hạnh… và tất cả những 

người bệnh tật, đều đi đến các cơ quan này, họ được giúp 

đỡ đủ thứ, và các thầy thuốc chữa trị cho họ. Họ nhận được 

thực phẩm và thuốc men trong trường hợp cần thiết và họ 

cảm thấy thoải mái. Khi họ hết bịnh thì họ tự động ra về.” 

[14]  

 

Dù những lời mô tả về những y viện tại Patna vào thế kỷ 

thứ V có vẻ tâng bốc quá lố hay không (mà hình như vậy), 

điều đáng nói là lòng mong muốn học hỏi của Pháp Hiển về 

những phương thức cung ứng các dịch vụ y tế của các nơi 

mà ông tới thăm trong một thập niên.  

 

Hai thế kỷ rưỡi sau, Nghĩa Tịnh cũng quan tâm đến vấn 

đề y tế công cộng. Ông đã dành riêng ba chương sách để 

nói về đề tài này trong một tác phẩm của ông về Ấn Độ. 

Những phương thức trị liệu của Ấn Độ đã gây cho ông 

những ấn tượng mạnh mẽ hơn các kiến thức về y học. Ông 

tin vào những phương thức trị liệu của Ấn Độ nhằm giảm 

đau nhức và khó chịu, thí dụ như bơ loãng, mật ong, nước 

đường trị cảm lạnh. Ông kết luận rằng: “Trong nghệ thuật 

trị liệu bằng châm cứu và bắt mạch thì Trung Hoa không hề 

qua mặt được Ấn Độ, nhưng những phương thuốc làm tăng 

tuổi thọ chỉ do Trung Hoa tìm ra”. Mặt khác, ông viết thêm, 

có nhiều điều cần phải học hỏi ở Ấn Độ về phương diện y 

tế công cộng. Người Ấn Độ biết dùng vải trắng sạch để lọc 

nước, trong khi đó, tại Trung Hoa người ta dùng vải lụa. Ở 

Trung Hoa, người ta ăn cá và dùng rau quả hầu hết không 

nấu chín, mà không một người Ấn Độ nào làm như vậy”. 

Khi Nghĩa Tịnh vui mừng khi về lại nước của mình, ông 

cũng tự đặt ra một câu hỏi rất tế nhị: “Có người nào dù ở 

đâu trên đất Ấn Độ mà không khâm phục Trung Hoa?” 



ĐỖ KIM THÊM 

250 

Ông cũng đề ra phương cách đánh giá những gì mà Trung 

Quốc có thể học hỏi được ở Ấn Độ.  

 

7. 

 

Y tế công cộng là đề tài mà một nước này có thể học 

được ở một nước khác. Điều rõ ràng là hiện nay Ấn Độ đã 

phải học hỏi nhiều ở Trung Hoa. Thật ra tuổi thọ trung bình 

tại Trung Hoa đã tăng cao hơn tại Ấn Độ trong nhiều thập 

niên qua. Tuy nhiên, lịch sử về việc gia tăng tuổi thọ trung 

bình của hai nước đem lại nhiều chuyện thú vị. Ngay sau 

thời kỳ cách mạng Mao, Trung Hoa đã phát động sớm việc 

cung ứng y tế công cộng lan rộng, và Ấn Độ không có gì để 

so sánh được với Trung Hoa trong thời kỳ này. Vào năm 

1979, khi Đặng Tiểu Bình du nhập các cải cách kinh tế, thì 

một người Trung Hoa trung bình sống 14 lâu năm hơn 

người Ấn Độ.  

 

Sau cải cách kinh tế 1979, nền kinh tế Trung Hoa tăng 

trưởng mạnh và nhanh hơn Ấn Độ. Mặc dù kinh tế Trung 

Hoa phát triển vượt bực, nhưng từ năm 1979, tỷ lệ tuổi thọ 

trung bình tại Ấn Độ đã tăng gấp ba lần nhanh hơn Trung 

Hoa. Tuổi thọ trung bình hiện nay tại Trung Hoa vào 

khoảng 71, tại Ấn Độ là 64. Khoảng cách về tuổi thọ trung 

bình là 14 năm nghiêng hẳn về phía Trung Hoa vào năm 

1979. Đến nay đã giảm xuống 7 năm.  

 

Thực ra thì tuổi thọ trung bình là 71 tuổi tại Trung Hoa 

còn thấp hơn một vài nơi ở Ấn Độ, đặc biệt là tại tiểu bang 

Kerala. Kerala là một tiểu bang với 30 triệu dân, rộng hơn 

một vài nước khác. Kerala đã thành công trong việc kết hợp 

nền dân chủ đa đảng kiểu Ấn Độ (gồm có những thảo luận 

công khai và sự tham dự của dân chúng vào sinh hoạt công 

cộng), với sự cải thiện về hệ thống y tế, qua sáng kiến của 

nhà nước, theo mô thức mà Trung Hoa đã áp dụng sau thời 

kỳ cách mạng. [15] Ưu điểm của sự kết hợp này cho thấy, 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

251 

không phải chỉ đạt kết quả ở phạm vi tuổi thọ trung bình 

mà còn ở nhiều lãnh vực khác. Thí dụ như tỷ lệ phụ nữ so 

với nam giới trong toàn thể dân chúng tại Trung Hoa chỉ là 

0,94, toàn thể Ấn Độ là 0,93, trong khi tỷ lệ tại Kerala là 

1,6, giống như tỷ lệ tại Bắc Mỹ và Tây Âu. [16] Tỷ suất 

cao này phản ảnh sự sống lâu của nữ giới khi mà họ không 

phải chịu sự trị liệu khác nam giới. Việc giảm tỷ lệ sinh sản 

tại Karala cũng nhanh hơn tại Trung Hoa một cách đáng kể, 

đặc biệt là chính sách cưỡng bách kiểm soát sinh sản. [17]  

 

Cùng lúc với cải cách tại Trung Hoa vào năm 1979, thì 

tuổi thọ trung bình tại Kerala không thấp hơn Trung Hoa là 

bao. Tuy nhiên, giữa năm 1995 và năm 2000 (thời điểm 

cuối mà số liệu thống kê về tuổi thọ trung bình ở Ấn Độ có 

thể cập nhật đưọc), tuổi thọ của Kerala là 74, cao hơn số 

liệu cuối cùng của Trung Hoa là 71 vào năm 2000.[18]  

 

Hơn nữa, từ sau cải cách kinh tế 1979, tỷ lệ tử vong của 

trẻ em ở Trung Hoa giảm một cách chậm chạp, trong khi 

đó, ở Kerala, tốc độ giảm cực kỳ nhanh chóng. Vào thời kỳ 

cải cách 1979, tỷ lệ tử vong trẻ em ở Kerala hầu như tương 

đương với ở Trung Hoa, 37 phần ngàn. Tỷ lệ đạt được hiện 

nay là 10 phần ngàn, chỉ còn một phần ba so với Trung 

Hoa. Trung Hoa đã không có những tiến bộ nào đáng kể 

trong thập niên vừa qua.  

 

Có hai yếu tố liên hệ đến vấn đề dân chủ có thể giải 

thích được tại sao có sự tiến triển chậm chạp trong vấn đề 

gia tăng tuổi thọ trung bình, mặc dầu những thành quả phát 

triển kinh tế rất tốt đẹp. Trước hết, cải cách kinh tế 1979 đã 

loại bỏ mọi bảo hiểm sức khỏe công cộng miễn phí, hầu hết 

dân chúng phải tự bỏ tiền mua bảo hiểm sức khỏe tư nhân, 

ngoại trừ trường hợp chủ nhân đóng bảo hiểm, nhưng đây 

là trường hợp rất ít xảy ra. Việc loại bỏ phục vụ y tế công 

cộng quí giá này đã tạo nên một sự chống đối chánh trị 

không đáng kể, hiển nhiên điều này sẽ gây chấn động nếu 



ĐỖ KIM THÊM 

252 

nó xảy ra ở một nền dân chủ đa đảng.  

 

Thứ hai, dân chủ và tự do chánh trị không những tự nó 

có giá trị, nhưng nó còn đóng góp trực tiếp vào việc thiết 

lập chính sách công, kể cả y tế công cộng, khi những 

khuyết điểm của chính sách xã hội được thảo luận và đầu 

phiếu công khai. [19] Ấn Độ đã cung ứng những cơ sở tiện 

nghi y khoa với phẩm chất cao cho những người tương đối 

giàu có và người ngoại quốc đến Ấn Độ để trị bịnh, nhưng 

dịch vụ y tế cơ bản tại Ấn Độ vẫn còn nghèo nàn, điều này 

chúng ta đã biết qua những lời chỉ trích mạnh mẽ từ báo chí 

Ấn Độ. Nhưng những lời phê bình nghiêm khắc tạo cơ hội 

cho chúng ta có dịp sửa đổi. Thực ra, những phúc trình 

thường xuyên về sự thiếu sót trong dịch vụ y tế tại Ấn Độ, 

và những nỗ lực thu lượm được để cải thiện, là nguồn gốc 

về một thế mạnh tại Ấn Độ. Điều này phản ánh sự cách biệt 

trong mức giảm thiểu đáng kể về tuổi thọ trung bình tại Ấn 

Độ và Trung Hoa. Thế mạnh này cũng phản ảnh được 

những thành tựu khi Kerala biết kết hợp sự tham gia dân 

chủ cùng với sự quan tâm cao đến các vấn đề xã hội. Sư nối 

kết giữa truyền thông công cộng và chăm sóc sức khỏe 

được thể hiện rõ, qua những hậu quả tai hại khủng khiếp 

trong việc bưng bít chung quanh bịnh dịch SARS tại Trung 

Hoa. Bệnh dịch này từ lúc khởi đầu từ tháng 11 năm 2002 

bị dấu nhẹm đến mùa xuân năm sau. [20] Trong khi Ấn Độ 

đã phải học hỏi rất nhiều từ chính sách kinh tế và xã hội 

của Trung Hoa, thì những kinh nghiệm về thông tin công 

cộng và dân chủ của Ấn Độ cũng đáng cho Trung Hoa học 

hỏi. Cũng cần nên nhắc lại là tinh thần vô úy và chống đối 

quyền lực thâm nhập vào Trung Hoa qua Phật giáo đến từ 

Ấn Độ. Điều này đã bị người Trung Hoa phê phán kịch liệt 

qua những đợt đầu tiên đấu tố về Phật giáo.  

 

Fu Yi một nhà lãnh đạo Khổng giáo vào thế kỷ thứ VII 

đã dâng sớ với vua Tống để tố giác Phật giáo. Thật ra điều 

này có một vài sự tương đồng với sự tấn công vào môn 



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

253 

phái Luân Công gần đây:  

 

“Phật giáo đã thâm nhập vào Trung Hoa bằng một hình 

thái quái dị và man rợ. Điều này ít nguy hiểm hơn khi từ 

thời nhà Hán, kinh điển Phật giáo được dịch sang Hoa ngữ. 

Sự phổ biến kinh sách này đưa đến một ảnh hưởng thù 

nghịch là làm thay đổi lòng trung thành đối với quân 

vương, lòng tôn kính cũng giảm đi. Dân chúng bắt đầu có 

thói quen bắt tay và không chịu cúi đầu trước quân vương 

và tổ tiên.” [21] 

 

Fu Yi đề nghị không những cấm chỉ truyền bá đạo Phật 

mà còn đưa ra phương cách mới nhằm đối phó với hàng 

mười ngàn người hoạt động tại Trung Hoa. “Tôi xin yêu 

cầu Ngài bắt hết họ phải lập gia đình và dạy cho con cái họ 

sau này gia nhập quân đội”. Như chúng ta đã biết, nhà vua 

không làm theo cách ấy để loại trừ sự bất khuất của Phật 

giáo.  

 

Với thành công đáng kể, Trung Hoa đã trở thành một 

nhà lãnh đạo kinh tế thế giới, và Ấn Độ, cũng như nhiều 

nước khác trên thế giới đã học hỏi rất nhiều ở quan điểm 

này, đặc biệt là trong thời gian gần đây. Nhưng những 

thành tựu về sự tham gia dân chủ tại Ấn Độ, kể cả tại 

Kerala, cho thấy rằng Trung Hoa, về phần mình, cũng có 

thể học hỏi một cái gì đó ở Ấn Độ. Thực vậy, lịch sử của 

các cuộc thử nghiệm nhằm vượt qua sự cô lập của Trung 

Hoa - đặc biệt trong suốt hậu bán thiên niên kỷ đầu tiên- 

vẫn luôn luôn còn thú vị và bổ ích cho thế giới ngày nay. 

[22]  

 

Chú thích của người dịch: 

1. Gautama Siddhartha, Cồ Đàm Sĩ Đạt Ta, Chủ tịch Ủy 

Ban Thiên Văn Trung Hoa vào thế kỷ VIII không phải là 



ĐỖ KIM THÊM 

254 

Đức Phật Thích Ca, vì ngài sinh vào năm 485 trước Công 

nguyên. Đây chỉ là sự trùng tên.  

2. Quy luật trật tự của Robert: Đạo luật của Robert tại 

Anh quốc công bố vào năm 1915, nhằm qui định các trật tự 

công cộng, đặc biệt các nội quy trong việc phát biểu ý kiến 

tại các phiên họp công cộng.  

3. Amartya Sen đã chú thích khá chi tiết và giới thiệu 

nhiều tác phẩm liên hệ bằng Anh ngữ. Tuy nhiên, có những 

danh tác bằng Việt ngữ về các đề tài này, xin giới thiệu một 

vài công trình tiêu biểu để bạn đọc tham khảo: 

Võ Đình Cường, Đường Tăng Tam Tạng Thỉnh Kinh.  

Thích Minh Châu, Huyền Trang, Nhà Chiêm Bái và 

Học Giả.  

Thích Minh Châu, Pháp Hiển, Nhà Chiêm Bái.  

Trần Trúc Lâm, Đại Đế Askosa Maurya và những pháp 

dụ trên đá.  

Thích Nữ Trí Hải (dịch), Tìm Hiểu Mật Tông.  

Thích Thiện Hoa, Lịch sử Phật Giáo Trung Hoa và Ấn 

Độ.  

Tất cả sách trên có thể truy cập qua các địa chỉ:  

www.thuvienhoasen.org,  

www.daophatngaynay.com;  

www.quangduc.com.  

 

 

___________________________________ 

 
1 Có nhiều cách phiên âm khác nhau các nhân danh này: Pháp Hiển 

(Faxian, Fa Shien, Fa-hien), Huyền Trang (Xuanzang, Hiuan-tsang và 

Yuang Chwang) và Nghĩa Tịnh (Yi Jing, I Tsing và I- Ching).  

2 Hai cuốn sách hay viết rất hay về chuyến du hành của Huyền Trang: 

Richard Berstein, Ultimate Journey: Retracing the Path of an Ancient 

Buddhist Monk Who Crossed Asia in Search of Enlightement, Kopft, 

2001; Sun Shunyn, Ten Thousand Miles Without a Cloud, Harper 

Collins, 2003  



QUAN ĐIỂM CỦA PHẬT GIÁO TRƯỚC CÁC VẤN ĐỀ HIỆN ĐẠI 

255 

3 Joseph Needham, Science and Civilization in China, Vol. 2, 

Cambridge University Press 1956, p. 427.  

4 Một thí dụ thú vị về sự truyền đạt về tư tưởng và thuật ngữ có thể tìm 

thấy qua khái niệm sinus trong lượng giác học. Theo một tài liệu toán 

học, do Arybhata viết bằng tiếng Sankrit vào năm 499 sau Công 

nguyên, jya-ardha, sau này được dùng ngắn gọn là jya, mà sau này 

chúng ta dùng là sinus. Các nhà toán học Á Rập cũng chuyển âm jya 

này sang jiba và sau này đổi thành jaib, có nghĩa là vinh. Ý niệm này 

sau đó được Gherardo of Crenoma (khoảng 1150) dịch sang tiếng La 

tinh, có nghĩa là Sinus hiện nay. Xin đọc thêm Howard Eves, An 

Introduction to the History of Mathematics, Sauder, 6th ed. 1990; Jean 

Claude Martzloff, A History of Chinese Mathematics, Springer 1997.  

5 Needham, Science and Civilization, Vol. 3, p. 22, 12, 37; Amartya 

Sen, “India through Its Calendars”, The Little Magazines, No. 1 Delhi 

2000.  

6 Mandari xuất phát từ tiếng Sankrit là mantri, có nghĩa là tư vấn đặc 

biệt, du nhập sang Trung Hoa, sau này qua Malaya.  

7 John Kieschnick, The Impact of Buddhism on Chinese Material 

Culture, Princeton University Press 2003.  

8 Needham, Science and Civilization in China, Vol. 3, p. 146-148.  

9 Martzloff, A History of Chinese Mathematics, p. 90.  

10 John Kieschnick, The Impact of Buddhism on Chinese Material 

Culture, Princeton University Press 2003, p. 166.  

11 Dưòng như cũng đã có những thử nghiệm đầu tiên trong việc in của 

Phật tử Ấn Độ. Nghĩa Tịnh cho rằng đã có những hình Phật in trên lụa 

hoặc giấy ở Ấn Độ, nhưng chỉ là bước sơ khai trong việc in hình. Xem 

thêm Needham, p. 148-149.  

12 Kieschnik, p. 164.  

13 W. M. Theodore de Bary, Neo Confucian Education, Source of 

Chineses Tradition, 2nd. ed. 1999 Vol. 1 p. 820.  

14 James Lages, The Travels of Fa-Hien or Record of Buddhist 

Kingdom, Patna, Eastern Book House 1993, p. 79.  

15 Tuy nhiên Kerala ít thành công hơn trong việc đạt đưọc mức độ tăng 

trưởng cao về tổng sản lượng quốc dân, chỉ bằng với Ấn Độ, nhưng lại 

thấp hơn so với các tiểu bang khác của Ấn Độ. Theo ước lượng của 

Ngân hàng Thế giới, ngoài những thành tựu trong hai lãnh vực giáo dục 

và y tế công cộng, Kerala đạt được tốc độ tăng trưỏng nhanh nhất. 

Drexe, India: Development and Participation, Oxford University Press, 

2002, section 3.8, p. 97-101.  

16 Amartya Sen, “More Than 100 Million Women Are Missing”, The 

New York Review December 2, 1999; “Missing Women”, British 

Medical Journal , Vol. 33, March 7, 1992; “Missing Wonen Revisited”, 

British Medical Journal, Vol. 327, December 6, 203.  



ĐỖ KIM THÊM 

256 

17 Amartya Sen,“Population, Delusion and Reality”, The New York 

Review, September 22, 1994; “Fertility and Coercion”, University 

Chicago Law Review, Vol. 63 Summer 1996.  

18 National Bureau of Statistics of China, China Statistical Yearbook 

2003, Table 4-17 p. 118. Về tuổi thọ trung bình thì ở các thành phố lớn 

của Trung Hoa,thí dụ như Thượng Hải và Bắc Kinh, cao hơn so với 

Kerala, nhưng hầu hết những tỉnh khác của Trung Hoa thì thấp hơn 

Kerala.  

19 Về mối quan hệ này giống như so sánh những nạn đói đã không xảy 

ra ở những nước dân chủ, dù rằng rất nghèo, xem: Amartya Sen, “How 

is India Doing”, The New York Review, December 16, 1982; Amartya 

Sen & Jean Dreze, Hunger and Public Action, Oxford Claredon Press 

1989. Những năm đói lớn đã xảy ra vào cuối thời kỳ thuộc địa Anh tại 

Ấn (nạn đói tại Bengal 1943 chỉ xảy ra 4 năm trước khi Ấn Độ dành 

độc lập) và biến mất khi Ấn thiết lập được nền dân chủ đa đảng. Ngược 

lại Trung Hoa đã bị những trận đói dữ dội, chết trên 3 triệu người, từ 

1958-61.  

20 Có thể là những sự phát triển kinh tế bất quân bình trong thời gian 

gần đây làm giảm đi những tiến bộ trong vấn đề tuổi thọ trung bình. 

Thật ra ở Ấn Độ cũng có vấn đề bất công kinh tế, nhưng không phổ 

biến như tại Trung Hoa. Chính vì sự bất công kinh tế càng gia tăng là 

một lý do thất bại của chính quyền trong cuộc bầu cử tháng 5. Yếu tố 

khác cho sự thất bại này là vi phạm quyền thiểu số của người Hồi trong 

cuộc nổi loạn tại Gurajat.  

21 Prabodh C. Bagch, India and China: A Thousand Years of Cultural 

Relations, Calcutta Sarawat, Library revisited edition, 1981, p. 134.  

22 Một tiểu luận dài hơn về tất cả các đề tài này sẽ được đăng trong 

The Argumentative India, Penguin Book. 2005. 

. 



 

257 

 
 
 
 
 
 

VÀI NÉT VỀ CÁC TÁC GIẢ 
 

Amartya Sen, giáo sư gốc Ấn, đoạt giải Nobel kinh tế 

năm 1998. Ông hiện là giáo sư Kinh tế học tại Ðại học 

Harvard, Hoa Kỳ. Các tác phẩm quan trọng của ông là 

Rationality and Freedom (Belknapp Press, 2004), The 

Argumentative Indian, Writings on Indian Culture, History 

and Identity, (Penguin Allan Laune, 2005) và The Idea of 

Justice, (Pengiun Books, 2010). 

Masao Abe (1915-2006) Giáo sư Triết học và Tôn giáo 

đối chiếu Ðại học Kyoto và Nara, Nhật Bản. Sau khi D. S. 

T Suzuki tạ thế năm 1996, ông là đại biểu duy nhất cho 

Phật giáo Nhật Bản tại các hội thảo ở Bắc Mỹ và Tây Âu. 

Các tác phẩm chính của ông bao gồm: Zen and Western 

Thought (London: Macmillan; Univ.of Hawaii 1985), A 

Study of Dōgen. His Philosophy and Religion (SUNY 

1992), Buddhism and Interfaith Dialogue (Univ.of Hawaii 

1995), Zen and Comparative Studies (Univ.of Hawaii 

1997) và Zen and the Modern World (Univ.of Hawaii 

2003). 

Matthieu Ricard, Tiến sĩ Sinh học, người Pháp, là tu sĩ 

Phật giáo và cũng là một tác giả nổi tiếng tại Pháp với tác 

phẩm Le Moine et le philosophe (Matthieu Ricard/Jean-

Francois Revel, nxb NiL 1997), L´Art de la Meditation, 



ĐỖ KIM THÊM 

258 

Pourquoi méditer, Sur quoi? Comment?, Evolution, 2010 

và nhiều tác phẩm khác. 

 

Peter Harvey là giáo sư Phật học tại đại học 

Sunderland, Anh quốc. Ông là giáo sư đầu tiên chuyên 

trách phân khoa Phật học và là người đồng sáng lập Hiệp 

hội nghiên cứu Phật học của nước Anh. Là một nhà Phật 

học nổi tiếng thế giới, ông phụ trách biên tập cho hai tạp 

chí Journal of Buddhist Ethics và Contemporary Studies in 

Buddhism. 

Rita M. Gross là Giáo sư Khoa học Tôn giáo đối chiếu 

tại Đại Học Wisconsin, Eau Claire. Bà đã nổi danh với các 

tác phẩm Garland of Feminist Reflections: Forty Years of 

Religious Reflection, Berkeley, CA: University of 

California Press, 2009, Christians Talk About Buddhist 

Meditation: Buddhists Talk About Christian Prayer, New 

York: Continuum, 2003, Religious Feminism and the 

Future of the Planet: A Buddhist-Christian-Feminist 

Conversation, New York: Continuum, 2001 và nhiều tác 

phẩm khác. 

Trịnh Xuân Thuận, giáo sư Ðại học Virginia Hoa kỳ, 

có nhiều tác phẩm nổi tiếng được dịch ra nhiều ngôn ngữ 

trên thế giới. Tác phẩm mới nhất của ông là Le Cosmos et 

le Lotus, Albin Michel 2011, Dictionnaire amoureux du 

Ciel et des Etoiles, Plon/ Fayard 2009. 
. 



 

259 

VÀI NÉT VỀ DỊCH GIẢ 
 
 

Dr. Đỗ Kim Thêm, L.L.M, M.A nghiên cứu về Global 

Regulatory Network, Global Governance, Competition 

Law and Policy và Legal Theory, là Non-Governmental 

Advisor, International Competition Network (ICN), 

Research Associate, United Nations Conference on Trade 

and Development (UNCTAD).   

Các công trình đã đăng trên các tạp chí Manchester Journal 

of International Economic Law, Journal of Competition 

Law, Recht der Internationalen Wirtschaft, Rechtstheorie 

và Social Science Research Network.  

Sách đã xuất bản: Kontakt mit Vietnam; Global Netwerke 

als Gestaltungschance für internationale Politik; Quan 

điểm của Phật Giáo trước các Vấn đề Hiện đại; Global 

Governance of Competition Law and Policy: Key Issues; 

Giới thiệu các Danh tác Cổ điển và Hiện đại của phương 

Tây, Nhà Nước Pháp Quyền:Kinh Nghiệm Quốc Tế về Lý 

Thuyết và Thực Tế & Hoà bình Theo Quan điểm của 

Immanuel Kant và Phật Giáo 

 

 

 

 


